# ANTHROPOLOGISCHE MODELLE DES 16. JAHRHUNDERTS: OVIEDO (1478–1557), LAS CASAS (1475–1566), SAHAGÚN (1499–1540), MONTAIGNE (1533–1592)

Die Entdeckungen und Eroberungen des 16. Jahrhunderts rissen die Anthropologen aus ihren zumeist theologischen Spekulationen heraus und zwangen sie, sich mit den praktischen Problemen der Kolonisation zu befassen. Innerhalb neuentstandener politischer Kraftfelder mußten die alten Fragen nach dem Wesen der Kultur und ihren Organisationsformen, nach der Gleichheit der Menschen und nach dem Verhältnis zwischen Individuum und Gesellschaft neu gestellt und beantwortet werden (Atkinson 1935; Bitterli 1976). Die Empirie überlagerte die Theorie: Hatten die Anthropologen früher in der Ruhe der Klöster und Studierzimmer ihre Gedanken formuliert, so wurden sie nun zu Reisenden, die als Krieger, Beamte oder Missionare fremde Kulturen selbst kennenlernten, in politische Kämpfe verwickelt wurden und ihre theoretisch aufgearbeiteten Erfahrungen als Waffen in diesen Auseinandersetzungen benutzten.

sten verkörperte Bernardino de Sahagún (1499-1590) diese verstebende schaftlichkeit der anderen. Die eine, die ich am Beispiel von Fernández das heißt objektive Erkenntnis zu vermitteln, und negierten die Wissenimperialistischer Expansion gestanden. Aber bereits die Situation der wiegend mit fremden Kulturen beschäftigt, oft vorgeworten, sie sei in ein auch die europäische Kultur erfassendes Modell aufzeigen. nes (1333-1392) die Integration der neuen ethnologischen Kenntnisse der eigenen und der fremden Kultur eine gemeinsame Basis herzustelhin. Eine dritte Tendenz entwickelte sich aus der Bereitschaft, zwischen die neuen Kulturen und stellte sie als Vorbild für die europäische Kultur gendster Vertreter Bartolomé de Las Casas (1475–1566) war, idealisierte die legitimatorische Tendenz. Eine zweite Richtung, deren hervorrative war also durch den Herrschaftsanspruch bestimmt. Ich nenne sie spanische Herrschaft über die Indianer legitimiert wurde; ihre Perspekde Oviedo (1478–1557) erläutern werde, ordnete ihre Daten so, daß die den. Alle drei erhoben den Anspruch für sich, wissenschaftlich zu sein, man muß mindestens drei Formen, Ethnologie zu betreiben, unterschei-Betrachtung: Man kann nicht von der Ethnologie sprechen, sondern Ethnologie des 16. Jahrhunderts zwingt uns zu einer differenzierteren lediglich ein Produkt des Kolonialismus und habe immer im Dienste Tendenz. Und schließlich möchte ich am Beispiel Michel de Montaiglen, um die andere Kultur aus sich selbst heraus zu verstehen; am rein-Man hat der Ethnologie, das heißt der Anthropologie, die sich vor-

Definiert man die Wissenschaft nur von ihrem Wahrheitsbezug her, wird man meine These der drei Modelle nicht akzeptieren können. Die legitimatorische und die idealisierende Tendenz würden dann als lediglich ideologische, wissenschaftsfremde Standpunkte erscheinen. Betrachtet man jedoch die Wissenschaft als ein historisches Phänomen, so wird man davon ausgehen müssen, was zu einer bestimmten Zeit als Wissenschaft galt. Ich will im folgenden die gesellschaftlichen Bedingungen dieser drei Formen von Wissenschaft ebenso aufzeigen wie die Gründe dafür, daß sich die legitimatorische Tendenz durchsetzte und die Arbeiten der anderen Forscher in Vergessenheit geraten ließ.

### I. Das legitimatorische Modell: Fernández de Oviedo (1478–1557)

perlieter

Pultu

enschen

Wert

o leist des, als illuren u

konne

ien, w

ormen w Iorgan V

e kann

enhänge

ımt vo denken

Jahre 1514 seine Unruhe in die Neue Welt. men, gab aber nach einem Jahr diese Stelle auf. Schließlich trieb ihn im wechselte er oft seine Stellung, auch als er wieder nach Spanien zurückdie Dienste Ludovico Sforzas, der Borgias und der Könige von Neapel viele Jahre später die Freundschaft mit Wissenschaftlern in Venedig, kehrte. 1506 versuchte er als Sekretär bei der Inquisition unterzukom-War er auf der Suche nach dem «guten Herrscher»? Auf jeden Fall ebenso wie Mantegna kennen, las und liebte die Schriften Petrarcas, er sich die Lehren des Humanismus an, lernte Leonardo da Vinci die er mitgebracht hatte. In Mailand, Rom, Padua und Neapel eignete Anpassungsdruck, der von den Herrschenden ausging; er stellte sich in Padua und Verona (Gerbi 1975: 170f.). Er erfuhr aber wohl auch den Boccaccios, Eneas Silvio Piccolominis und Aretinos und pflegte noch Reise über Barcelona zurückkehrte, sah Oviedo ihn und die Indianer, Festung, Granada, aufgeben mußten. Als Kolumbus von seiner ersten übergetretener Jude, war dabei, als die Mauren 1492 ihre letzte nier - das Gerücht umging, er wäre ein converso, ein zum Christentum behauptete, ein Adliger zu sein, über den aber - wie über so viele Spamit den Ereignissen und Strömungen, die die Welt damals bewegten 1478 in Madrid geboren, kam Fernández de Oviedo in enge Berührung (Perez de Tudela Buero 1959; Gerbi 1975). Oviedo, der von sich

Oviedo unternahm im Lauf seines Lebens sechs Reisen nach Amerika. Immer wieder kehrte er nach Spanien zurück, um Anklage gegen die Unrechtmäßigkeiten der Eroberer zu erheben. Er war kein Freund der Indianer, vielmehr ein treuer Diener seines Königs, und es ging ihm lediglich darum, die königlichen Rechte vor den Übergriffen der Konquistadoren zu schützen. Aus diesem Grunde kam es auch zum Zerwürfnis mit Bartolomé de las Casas, der die Rechte der Indianer verteidigte und die des Königs einschränken wollte. Auf seinen vielen

ewonner

eiter hat



Spanische Eroberer besichtigen die Gastgeschenke der unterworfenen Indianerstämme

pologie, die

Die Entwü

wurden bald übersetzt, 1555 ins Französische, 1556 ins Italienische, als erschien auch das zwanzigste Buch des zweiten Teils. Teile des Werks beschrieb (vollständige Ausgaben 1535 ital., 1545 franz., 1555 engl.; vgl. Ganzes wurde es jedoch erst 1835 publiziert. Teils der Historia General gedruckt; 1557, ein Jahr nach seinem Tod, Turner 1966). 1535 wurden in Sevilla die neunzehn Bücher des ersten Gebiete zu leisten. 1520 begann er mit seiner monumentalen Historia Beamtenreisen versuchte Oviedo, eine Bestandsaufnahme der eroberten General y Natural de las Indias, die vor allem die Naturgegebenheiten

Kulturen un eigene Kulti

gendes, als

so leiste

und könner werden, wi sammenhan

den Wert e dianer als

Herder ha

Menschen

als er daz

erzählen, was sich in Wirklichkeit zugetragen hat» (Oviedo, Historia II: anders vermerkt, übers. v. M. E.). War es ihm nicht möglich, die Dinge nen, (mußten erfahren werden, M.E.)» (ebd. II: 182f.; wenn nicht eigene Erfahrungen zu machen, und spottete über jene, die am Ofen spricht, als der, der von Gesehenem berichtet» (ebd. I: 29). Immer wiehen hatte: «Mit weniger Autorität lehrt der, der nur von Gehörtem 233). Er wollte Zeuge sein und vertraute nur auf das, was er selbst gesesehr das Schreiben, sondern die Ungeschickten, die Groben, die Leieine der Sachen, die mir am meisten Mühe machten (...), war nicht so würdigkeit richtig einzuschätzen (ebd. IV: 267). Oder er schrieb: «Und betonte, wie wichtig es sei, die Leute selbst zu kennen, um ihre Glaubselbst zu sehen, so prüfte er genau die Aussagen seiner Informanten. Er wuste, viele und große Flüsse überquerend ohne schwimmen zu könkrank ohne Arzt und Medizin, (...) zu Fuß, obwohl man zu reiten mit großem Hunger und Müdigkeit, im Krieg mit den Feinden und im leicht, «aber diese Dinge von hier (in Amerika, M. E.) - mit viel Durst, oder in schönen Gärten mit Muße ihre Werke verfaßten; sie hätten es der verwies er auf die Mühen, die er auf sich genommen hatte, um Schätzung ihre Glaubwürdigkeit abzusprechen» (ebd. III: 401). war und gezwungen war, anderen zu glauben oder ihnen durch meine ren Diskurs, dem ich in den Sachen folgte, bei denen ich nicht dabei Berichterstattern schätzte ich ab, suchte und war bedacht auf den wahdenschaftlichen und die Wahrhaftigen. Unter diesen verschiedenen Frieden, (...) mit viel Not und in Gefahr: verwundet ohne Chirurg, Oviedo begriff sich als Historiker, dessen Aufgabe es ist, «das zu

Formen w Morgan Vo Das frül

tike kannt

menhänge turdenken

weisen erl

stimmt vo

in seiner men sind

Wirklichk

Wechselw

senschaft.

gewonner

der Kultur

lm 19. Ja

Leugnisse Überlieteru

geschrieben hatte, zu schicken. Oviedo sah die Neue Welt mit der und ebenso forderte er Oviedo auf, ihm alles, was er über Amerika richten über die Gebiete, in denen sie tätig waren, zukommen zu lassen, des Königs. 1532 hatte Karl V. allen Beamten befohlen, Oviedo Nach-Augen seines Herrn. Diese Perspektive bestimmte auch, was er von der Indianern und ihren Kulturen wahrnahm. Oviedo identifizierte sich vollkommen mit seiner Rolle als Chronist

ihre Schädel sind derartig dickknochig, daß die Christen beim Kamp «Auch ihre Köpfe sind nicht so wie die der anderen Menschen, sondern Das äußere Bild der Indianer beschrieb Oviedo folgendermaßen:

> wenige sich retten werden, die über jenes Alter gelangen ....» (zit. nach Perez de Tudela Buero 1959: XC VII-VIII). ihnen die Christen lehrten, verlieren. Und für mich glaube ich, daß nur an und sehr gut von den Christen aufgezogen wurden, sobald sie Und ich weiß aus Erfahrung, daß diejenigen, die schon von Kindbeinen mit sich selbst, und aus Lust töten sie einander oder lassen sich töten. Schmerzen bereitet, und auch viele von diesen haben kein Mitgefühl mitleidlose Bestien, und es sind nur wenige, denen fremdes Leid habe gesehen, daß wenn sie sterben wollen, sie kein Mitgefühl mit den schenfleisch essen, Götzenanbeter sind, Menschen opfern und sehr besuchte, weiß ich, daß es einige Sodomiten (das heißt nach dem damaangesehen, umschrieb er 1530 ihre moralische Kultur auf folgende sches, verstimmtes Verständnis» (ebd.). Als Experte in Indianerfragen keit: «Und so wie sie dicke Schädel haben, so haben sie nur ein tieriansonsten die Schwerter brechen» (ebd. I: 111). Diese physischen Frauen kennenlernen und Männer werden, die guten Sitten und was Hinterbliebenen, Freunden und Nachbarn zeigen, sie sind vielmehr wie lasterhaft sind. Es sind rohe Leute und ohne jedes Mitleid, denn ich ligen Sprachgebrauch: Homosexuelle, M. E.) und viele gibt, die Men-Weise: «Aber von den Indianern und aus den Gegenden, die ich Eigenschaften verwiesen seiner Meinung nach auch auf ihre Geistig. besonders achtgeben müssen, ihnen nicht auf die Köpfe zu schlagen,

gibt, ist der Mensch, der solches nachahmte, und seht, ob es nicht die Schlangen, denen die Natur keine andere Möglichkeit zum Zeugen gias und Plinius in seiner Naturgeschichte. Doch wie viel schlechter als gelernt haben kann! Daß die Schlangen sich so verhalten, beschreibt chen Sünden, denn der Cacique Goacaganari besaß gewisse Frauen, nicht nur zum Gebrauch und zur Vereinigung, welcher der Gatte mit schaftlichen» Diskurses, das heißt, er berief sich auf klassische Autoritäzuordnete. In der Historia General bediente sich Oviedo eines «wissenverstehen, geschweige denn zu leben. Vor allem ihre unbezähmbare sie wären auf Grund ihrer Konstitution unfähig, das Christentum zu gerecht ist, was Gott ihm (durch die Spanier, M. E.) antat» (Oviedo, Albertus Magnus, De proprietatibus rerum, Isidor in seinen Ethimolo-Seht welche unerhörte Schlechtigkeit, die er nur von diesen Tieren mit denen er sich, so wie es die Schlangen zu tun pflegen, vereinigte seiner Frau übt, sondern zu vielen anderen tierischen und widernatürliten: «Der Cacique Behechio nannte dreißig Frauen sein eigen, aber Sexualität gleiche sie den Tieren an, weshalb er sie dem Tierreich Elemente von Oviedos Indianerbild auf. Es ging ihm um den Nachweis Historia I: 118). Hier tauchen in der gedrängten Form einer Expertise die wichtigsten

K. George zitiert in ihrer Arbeit The Civilized West Looks at Primitive Bereits in der Antike findet man eine solche Argumentationsweise

Fernández de Oviedo (1478–1557)

zu dienen und vielen anderen Schmutzereien nachzugehen» (Oviedo, zu trinken und zu schlemmen, ihre Wollust zu befriedigen, den Götzen Schon ein Nichts (an Anstrengung, M. E.) läßt sie sterben oder in die schreibt: «Für sich allein genommen sind diese Indianer nur wenig wert matorischen Modells, erkennen wir auch bei Oviedo wieder. Er der Instinkte. Dieses klassische Schema, die Grundstrukturen des legitidie Natur impliziert, die als chaotisch und gefährlich aufgefaßt wird rige töten und sexuelle Promiskuität praktizieren (George 1968: 177 f.). während Hunger leiden und in Furcht leben, alte und kranke Angehöständig wild, würden keine zivilisierten Umgangsformen kennen, fort-Historia 1: 95). Berge verschwinden; ihr hauptsächliches Streben war nämlich zu essen. Poseidonius hat diesen Gegensatz in zwei Begriffe gefaßt: thymos und rentum und Zivilisation» hervor, wobei «Zivilisation» Herrschaft über Sprachgebrauch: die Afrikaner) ebenfalls mit Tieren - sie seien voll-Siculus: Er vergleicht dort die Athiopier (das heißt nach dem damaligen Emotionalität und logos die Zügelung des Geistes und die Bändigung logos (Mühlmann 1968: 27 f.). Thymos bezeichnet das Übermaß von Deutlich geht aus diesen Beschreibungen das Ordnungsschema «Barba-Africa: 1400–1800. A Study of Ethnocentrism eine Stelle von Diodorus

von Hexenkulten (Bucher 1977: 82). entsprach ikonographisch genau den zeitgenössischen Darstellunger Bry's Kupferstich (um 1600) des «Götzenkultes» karibischer Indianer den. Diese Gleichsetzung fand auch im Bildlichen ihren Ausdruck: De tauchte wieder auf in den Vorstellungen von Menschenopfern und von «schwarze Messe», die zum Wesen der Hexenkultur deklariert wurde, die Hexen, die auch das Bild des Indianers bestimmte, und in beiden eigenen Kultur. Es war dieselbe Projektion von exzessiver Sexualität au: ein Spiegel der Haltung gegenüber den unterdrückten Bereichen der tauschbar. Die Haltung gegenüber einer fremden Kultur ist immer auch tiken der Unterdrückung von Frauen und von Indianern waren ausdes Indianers und die der Hexe ebenso wie die gesellschaftlichen Prakund die Begründung für die Hexenverfolgungen lieferte. Die Gestalt damit ein Paradigma, das in Europa immer mehr an Bedeutung gewann Menschen, das Triebhafte, des Teufels Wirksamkeit. Oviedo übernahm Fällen wurde damit das Verfallensein an den Teufel erklärt. Die Naturerkenntnis also Gotteserkenntnis war, zeigte ihm die Natur des Kannibalismus, die als Kern der indianischen Kulturen aufgefaßt wur-Während für Oviedo die Naturgeschichte Gottes Wirken offenbarte,

Oviedos Objektivitätsanspruch scheiterte an seiner Identifikation mit den Herrschenden. Diese Position bestimmte gleichsam zwangsläufig seine Projektionen auf die indianischen Kulturen und ließ ihn dort Verhältnisse hervorheben, die er in der eigenen spanischen Gesellschaft gar nicht wahrzunehmen wagen durfte. Oviedo konnte nicht verborgen

gewont gewont

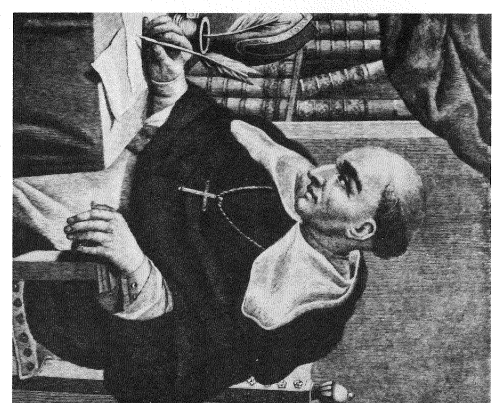
> sagen, daß wenn sie ihm nicht opfern oder Feste feiern, so zerstöre er auch nichts aus Jugend, sondern nur aus Furcht. Nicht einmal den Teunoch Barmherzigkeit ist in diesen indianischen Herrschern, und sie tun größten Teil ihres Unterhaltes wegnimmt» (ebd.: 249). «Kein Mitleid (ebd.: 250). bearbeiten, zu säen und zu ernten und andere Arbeiten zu verrichten» gänger und betrinken sich. Sie schicken ihre Frauen, den Boden zu ihre Brote und Erbschaften. Jene Indianer sind Faulpelze und Müßigtel teiern sie, weil sie ihn lieben, sondern weil sie ihn fürchten; sie schwer von ihren indianischen Herren tyrannisiert, daß man ihnen den das Land ist sehr fruchtbar ... aber die gewöhnlichen Leute werden so nicht weil sie nicht mehr äßen, kämen sie nur an mehr Nahrung, denn tern mit Aji (einem scharfen Gewürz, M. E.) und Brot. Sie essen wenig, schlafen. Ihre Nahrung besteht zur Hauptsache aus gekochten Kräu-Mais zu mahlen, einige Töpfe zum Kochen und Matten, um darauf zu die sie am Leibe tragen, und die sehr ärmlich sind; zwei Steine, um Behausungen haben sie keine Möbel, und Kleider nicht mehr als die, unter den vielen in diesem Indien bekannten Völkern gibt. In ihren «Die Indianer von Neu-Spanien ... gehören zu den ärmsten, die es Azteken um so schärfer verurteilen mußte, je weniger er sich eingesteordnung. Man kann sich des Eindruckes nicht erwehren, daß er die letztlich fällte er ein negatives Urteil über die aztekische Gesellschaftsspanischen Könige erinnert haben (Oviedo, Historia IV: 219ff.) –, aber haltung Motecuhzomas nicht entziehen - sie muß ihn an die der schaft um so kritischer. Er konnte sich zwar der Faszination der Hofroman (Gerbi 1975: 275 ff.). Dafür beschrieb er die aztekische Gesellgeblieben sein, wie es die Adligen in Spanien trieben, aber statt sie zu hen konnte, daß dieselben Verhältnisse auch in Spanien herrschten: kritisieren, idealisierte er sie in einem völlig anachronistischen Ritter-

Oviedo hebt an den indianischen Kulturen immer jene Momente hervor, deren Abschaffung den Spaniern das Recht geben sollte, über sie zu herrschen. Mit entsprechendem Interesse wurden seine Ansichten in Spanien aufgenommen und als Beweise gegen jene angeführt, die die Legitimität der Conquistadoren in Frage stellten. Als 1542 Kaiser Karl V. – unter dem Einfluß von Las Casas – neue Gesetze herausgab, die die Rechte der Eroberer einschränken sollten, brach in Spanien eine große Debatte aus, in deren Verlauf die verschiedenen anthropologischen Grundkonzepte, die die Geschichte der neuzeitlichen Ethnologie bis in die Gegenwart hinein bestimmt haben, mit aller Deutlichkeit in Erscheinung traten (Hanke 1949 a; Friede/Keen 1971: 80f.).

### II. Das idealisierende Modell: Bartolomé de Las Casas (1475–1566)

ster (Bataillon 1952) glaubte aber doch noch Christentum und Erobeschärfste geißelte (Las Casas, Historia II: 176). Las Casas wurde Priequistadoren, bis ihn eine Predigt des Dominikaners Montesinos aufrütwar sie an der Eroberung der Kanarischen Inseln beteiligt, und als gen ist, stammte aus einer Konquistadorenfamilie. Im 15. Jahrhundert an dem Kampf gegen die Konquista und die Unterjochung der fremden hat nichts denn ein wenig Brot; wer ihn darum bringt, ist ein Mörder. vor - geriet er beim Nachdenken über eine Stelle aus den Apokryphen rung miteinander verbinden zu können. 1512 beteiligte er sich an der telte, in welcher der Mönch 1511 die Verbrechen der Spanier aufs dem damaligen La Española. Hier teilte er ganz das Leben der Konder ihn bedienen sollte. In Salamanca, an der bedeutendsten spanischen mit. Als Geschenk für Bartolomé brachte er einen jungen Indianer mit, Kolumbus seine zweite Reise unternahm, fuhr auch Las Casas' Vater Las Casas, der als Verteidiger der Indianer in die Geschichte eingegan-«defensor universal de los indios» ernannt. und gelenkter Wirtschaft beruhte (F. Ortiz). Las Casas wurde zum das erste kolonisatorische Modell, das auf gesellschaftlicher Planung scheinen, damit die Übel und Schäden, welche Indien hat, aufhören) tión de los remedios que parecen necesarios para que el mal y el daño que Behandlung der Indianer zu erheben, und entwarf 1516 mit seiner Rela-Völker. 1515 war er bereits in Spanien, um Anklage gegen die schlechte ihn arbeitenden Indianern Land und Freiheit und widmete sich von nun bewußt, die die Indianer hatten erleiden müssen. Er schenkte den für Ausmaß seiner und der Spanier ethischen Schuld an den Verbrechen Arbeitern nicht seinen Lohn gibt, der ist ein Bluthund» machten ihm das Wer einem seine Nahrung nimmt, der tötet seinen Nächsten, wer den (Jesus Sirach, Kap. 34, 25–27) in eine tiefe Krise. Die Sätze «Der Arme Indianern. Zwei Jahre später jedoch – er bereitete gerade eine Predigt Eroberung Cubas und erhielt einen reichen Anteil an Ländereien und Universität, studierte er die Rechte und fuhr anschließend, 1502, nach han las Indias cese (Abhandlung über die Rettungsmittel, die notwendig

Las Casas' Ziel war die friedliche Evangelisation und Kolonisation. 1520 wies ihm Kaiser Karl V. Venezuela als Gebiet zu, um seine Pläne zu realisieren, aber er scheiterte am wütenden Widerstand der Spanier und der Indianer. 1522 trat er dem dominikanischen Orden bei und arbeitete in der Abgeschiedenheit des Klosters neue Missionspläne aus. 1531 versuchte er sie in La Española praktisch zu erproben und später in Nicaragua und Guatemala. Aber das entscheidende Problem, die Versklavung der Indianer, konnte er in den Kolonien nicht abschaffen.



Bartolomé de Las Casas (1475–1566)

1551 verzichtete er auf sein Bistum und arbeitete nur noch an seinen der Indianer zu verteidigen. Aber er konnte nichts mehr ausrichten ner ebenso wie der Streit unter den Missionaren machten alle seine und erhielt das viel ärmere von Chiapas. 1544 schiffte er sich mit Menschlichkeit und Würde der indianischen Kulturen ablegen sollten. Schriften, die - in bewußtem Gegensatz zu Oviedo - Zeugnis von der Druck der Konquistadorenpartei die «Neuen Gesetze» aufhob und die Hoffnungen zunichte. Hinzu kam, daß Karl V. in Spanien unter dem die ideale Kolonisation zu realisieren. Aber wieder scheiterte Las Casas. 40 Geistlichen ein, um nun, ausgestattet mit der ganzen legalen Macht, Karl V. Las Casas das reiche Bistum Cuzco an, aber der lehnte es ab spanische Kolonisation erhob. Auf dem Höhepunkt seines Ruhmes, bot scheidendes Mittel dazu war Las Casas' Schrift Kurzer Bericht über die zu proklamieren, die die indianische Zwangsarbeit abschafften. Ein entsächlich, Karl V. dazu zu bewegen, die sogenannten «Neuen Gesetze» gesetzlichen Veränderungen zu erkämpfen. Es gelang ihm dann tat-Casas, nun 72 Jahre alt, wieder nach Spanien auf, um dort die Freiheit Zwangsarbeit der Indianer wieder einführte. 1547 machte sich Las Der wütende Widerstand der Konquistadoren, die Angriffe der India-Zerstörung der Indien (1542), in der er die schärfste Anklage gegen die 1539 kehrte er deshalb nach Spanien zurück, um die entsprechenden

ianer als Ienschen

berliete

ulturen gene Ku So leis endes, al orschen erden, w

mmenh:

ıd könn

ria» voll» (ebd.). fürchterlichsten Laster beschuldigten . . . - von all dem ist seine 'Histoopterten, um hinzuzufügen, es seien zehntausend gewesen, und sie der daß sie (die Indianer, M. E.) Götzenanbeter wären und zehn Menschen gewiß wenig in Oviedos 'Historia' finden, aber wenn sie ihm sagten, füllten die Strohhütten mit all jenen, deren wir habhaft werden konnten hetzten auf sie wilde Hunde, die sie in Stücke rissen, ließen das ganze ten, was er zu hören wünschte. « Wir töteten so und so viele Tausende, könne aus diesem Grunde gar kein objektives Zeugnis über sie ablegen gewesen, hätte Indianer in Zwangsarbeit gehabt, habe davon gelebt und zu beleidigen» (Las Casas, Historia II: 520). Oviedo sei ein Eroberer Mund aufmacht, ohne sie aus ganzem Herzen zu verunglimpfen und «überall, wo es in seiner «Historia» von den Indianern handelt, nie den ... und verbrannten sie lebendigen Leibes», von all dem, wird man Dorf über die Klinge springen, Männer und Frauen, Alte und Junge, leute oder Verwüster weiter Landstriche gewesen, die ihm nur das sag-(ebd.: 521). Was seine Gewährspersonen betreffe, so seien es Schiffs-Las Casas übte scharfe Kritik an Oviedo. Er warf ihm vor, daß er

nen sino

timmt '

lorgan

ormen

Las Casas versuchte jeden Vorwurf zu entkräften – den Vorwurf der Menschenopfer, indem er darauf hinwies, wie religiös die Indianer gewesen sein müßten, daß sie der Gottheit das Kostbarste, den Menschen, opferten; daß es Homosexualität gebe, stritt er ab, usw. Aufschlußreich ist Las Casas' Argumentation gegen Oviedos Behauptung,

beiter h gewonn

Verla

die Indianer seien faul und wollten nichts arbeiten: «... und sie erreichten mit nur wenig Arbeit all die notwendigen Güter in großem Überfluß. Die viele Zeit, die ihnen übrig blieb, wenn ihre Bedürfnisse befriedigt waren (da sie ihre Seelen nicht dem Teufel verschrieben, um Reichtümer anzuhäufen oder Ländereien zu vergrößern), verbrachten sie mit anständigen Spielen ... und Tänzen und Gesängen, in welchen sie alle ihre Geschichten ... rezitierten» (ebd.: 525). Las Casas hatte also erkannt, daß die Indianer ein anderes Verhältnis zum Besitz hatten, und versuchte nicht, sie an den europäischen Werten zu messen und von daher zu verurteilen, wie es Oviedo tat.

Oviedos und Las Casas' Differenzen waren nicht individuell, sondern Ausdruck verschiedener politischer Strömungen in Spanien. Beide beriefen sich auf das Christentum, doch bezogen sie sich auf einander im Rahmen der Kirche widerstreitende Standpunkte (Höffner 1947; Hanke 1949a). Die Dominikaner, zu denen Las Casas gehörte, waren zwar ein Bettelorden, aber sie stellten eine intellektuelle Macht dar und beherrschten als solche die Universität von Salamanca. Ihnen ging es vor allem um die juristische Problematik der Eroberung, und sie vertraten die Meinung, daß der spanische Staat nicht das Recht habe, die Arbeit der Indianer für sich auszubeuten, auch nicht mit der Begründung, die fremden Völker zu christianisieren. Francisco de Vitoria (1492–1546) entwarf eine Theorie, nach der alle Nationen der Welt, unter Wahrung gleicher Rechte, zur menschlichen Gemeinschaft gehörten. Das Evangelium dürfe zwar gepredigt werden, aber die Spanier müßten die politische Souveränität achten.

gesagt worden ist – auch inständig zu tun wünschen (...). So erklären seien, da sie unfähig seien, den katholischen Glauben zu erfassen. Wir seit kurzem besitzen, als Tiere (bestias) zu unserem Dienste geschaffen chen und südlichen Indien und andere Völker, deren Kenntnis wir erst turen ein, daß sie bekannt machen sollen, daß die Indianer der westlidamit die Errettung des Menschen zu verhindern: Er gab seinen Kreatel gefunden, um das Predigen und Verbreiten des Gotteswortes und genarbeitet, damit der Mensch zerstört werde, hat ein unerhörtes Mitzu gelangen (...). Alle Menschen können Glaubenssätze empfangen sen auch, sondern er gab ihm auch das Vermögen, zum höchsten Wesen nur schuf, um an all den Gütern teilzuhaben, wie die anderen Lebewegegen, die Indianer wären keine Menschen: «In seiner Erhabenheit liebt gemacht und trat mit seiner Bulle «Sublimis Deus» der Behauptung entwir, daß (...) die Indianer unter keinen Umständen ihrer Freiheit und nicht nur fähig, unseren Glauben zu erfassen, sondern dies - wie Uns (...) indessen sagen, daß die Indianer wahrhaftige Menschen sind und Der Feind des menschlichen Geschlechtes, der allen guten Taten entge-Gott so sehr das menschliche Geschlecht, daß er den Menschen nicht Papst Paul III. (1534-1549) hatte sich diesen Standpunkt zu eigen

ihrer Güter beraubt werden dürfen» (zit. n. Hanke 1949 a: 133). Las Casas stand auf der gleichen Front wie Papst Paul III. Aber auch Juan Ginés de Sepúlveda, Las Casas' Gegenspieler, der die Ungleichheit der Rassen vertrat, berief sich auf einen Papst, nämlich auf Alexander VI. (1431–1503), der die Welt zwischen Spaniern und Portugiesen aufgeteilt und ihnen den Auftrag gegeben hatte, überall zu missionieren.

wird gezeigt», lautet die Überschrift des XV. Kapitels der Apologética systematischer vor und leitete das Besondere vom Allgemeinen ab. «Es dentalen Standpunkt des Christentums zu eigen gemacht hatte, ging der Leitfaden, an dem er seine Beobachtungen über die Natur und die der Seele herrschen» (ebd. I: 79). Las Casas nimmt an, ein weiterer besondere denjenigen des Kopfes, und den Neigungen und Fähigkeiten Menschen der Neuen Welt aufreihte. Las Casas, der sich den transzenwenn unter Menschen der eine einen besser veranlagten, feineren, pro-Avicenna und Albertus Magnus und fährt fort: «Daher kommt es, daß chenden Seele angepast sein wird» (ebd.). Er beruft sich auf Aristoteles, weiß die Natur einen Körper immer so zu bauen, daß er der entspre-Sinne (...), denn da ein Körper als Instrument der Seele geschaffen ist, ihrer Glieder und in der Funktionsfähigkeit der Organe der äußeren speziellen Fall einen guten Verstand haben, liegt im guten Wachstum Grund dafür, «daß Völker im allgemeinen oder einzelne Personen im historia, «welche Beziehungen zwischen den körperlichen Organen, insportionierteren Körper, ein schöneres Gesicht hat (...), er auch eine nen könnte, alle wären wohlbehütet als Kinder von Prinzen aufgewach nen und sind sehr fein, auch diejenigen der plebeyischsten und bäuer-Gebieten sind gut gewachsen, und ihre Glieder haben gute Proportioindianischer Menschen zu bestimmen. «Die Indianer aus allen diesen bilden das theoretische Fundament, um die Bedeutung der Schönhei höheren Feinheit des Verstandes gelangen wird» (ebd.: 80). Diese Zitate kraftvollere und von Natur aus tugendhaftere Seele haben, und zu einer lichsten Menschen» (ebd.). Sie sind so gut gewachsen, «daß man mei-Oviedo verstand sich in erster Linie als Chronist. Die Eroberung war

tike ka

Morg

orme

aner a

turde

stimm

weise men in sei Sprac Wirk Wech Kultu Dire der der beits sens Org

Im Grunde vertrat Oviedo einen ähnlichen physiognomischen Standpunkt wie Las Casas, das heißt: Auch er war davon überzeugt, daß äußere und innere Merkmale miteinander korrespondieren. Gerade deshalb betonte ja Oviedo so sehr die Häßlichkeit der Indianer und verglich sie fortwährend mit Tieren. Oviedo und Las Casas stimmten also in ihren methodologischen Prämissen durchaus überein; worin sie sich unterschieden, war lediglich das Ziel der Beweisführung. Während Oviedo nur die Häßlichkeit der Indianer wahrnahm, sah Las Casas nur deren Schönheit; ihm fielen nicht die «dicken Schädenknochen» auf, sondern die schönen Augen und Gesichter: «Die Gesichter (...) und Gesten haben sie besonders schön und graziös (...). Und zwar sind sie

von ihrer Geburt an fröhlich, lebendig, bildsam und bonae indolis, was ein Zeichen und Indiz ist für die Güte ihrer Seelen» (ebd.: 111)

Bartolomé de Las Casas (1475-1566,

Oviedo war ein entschiedener Verfechter der menschlichen Ungleichheit. In seiner Argumentation nahm er eine Position ein, die bis ins 20. Jahrhundert immer wieder aufgetaucht ist: Die fremden Völker seien biologisch minderwertig und deshalb den Spaniern, den Weißen, unterlegen. Las Casas hingegen ging von der Gleichheit der Menschen aus; die Unterschiedlichkeit der Kulturen führte er etwa auf das Klima oder den Einfluß der Gestirne zurück (Apologética bistoria III: 72–79). Las Casas war ein Vorläufer der Anthropologie der Aufklärung, und es überrascht nicht, daß er während der Französischen Revolution gefeiert wurde (Friede/Keen 1971: 23). Die für die Aufklärung typische Idee des Fortschritts war bei Las Casas noch ganz im Christennunft« ersetzen, und die Grundlinien des späteren Denkens der Aufklärung werden sichtbar.

geboren und belehrt wurden» (ebd. III: 16). Er beruft sich auf Cicero: wird. Und so benötigen wir von Anfang an andere (Menschen), die alle Menschen in bezug auf ihre Erschaffung und die natürlichen Ver-«Das heißt, daß die Abstammung der Menschen einheitlich ist, und daß durchgemacht hatten, die sie von der Barbarei zur Zivilisation führte klassischer Autoren, daß auch die Völker der Antike eine Entwicklung guten Ordnung gelangen können» zeigte Las Casas anhand von Zitaten sie doch nach dem Bild Gottes erschaffen. Alle Menschen haben ihre «Alle (Menschen) sind verständig und haben einen freien Willen, sind hältnisse ähnlich sind, und niemand (bereits, M. E.) angelernt geboren Sachen bewegt. Alle haben die natürlichen Voraussetzungen für das fünf äußeren und vier inneren Sinne und werden durch dieselben Gewohnheiten entartet sind» (ebd.). M. E.) guter Neigung, sondern auch für die, welche wegen schlechter Dinge, die sie nicht wissen, und das gilt nicht nur für die (Menschen. Verstehen und zum Erlernen und Kennen der Wissenschaften und der Im 58. Kapitel der Apologética historia «Wie alle Völker zu einer

Auch die idealisierende Anthropologie von Las Casas konnte die indianischen Kulturen nicht in ihrer Eigenart fassen, sondern mußte sie – als Waffe in einem politischen Kampf – mit Zügen ausstatten, die mit der Realität nichts zu tun hatten. Das Bild, das Las Casas und Oviedo entwarfen, war strukturell ähnlich – was der eine verteufelte, idealisierte der andere. Daneben gab es, zur selben Zeit und ebenfalls in Spanien, noch eine dritte Möglichkeit, Ethnologie zu betreiben.



Bernardino de Sahagún (1499–1540)

### Bernardino de Sahagún (1499-1540) III. Die verstehende Anthropologie:

tierten sie die Entdeckung Amerikas als Ankündigung des Weltunterchen. Anknüpfend an die Prophezeiungen Joachims von Fiore interpre-1964: 181). Die Franziskaner standen in einem starken ideologischen manca und kam 1529 als Franziskaner nach Mexiko (Esteve Barba Sahagún, über dessen Jugendzeit man wenig weiß, studierte in Salasierung der christlichen Utopie möglich (Phelan 1972). ebenso wie die Juden seien unfähig gewesen, nach den christlichen die franziskanische Mission ihre Tätigkeit als ein Vorantreiben der gangs: Sind alle Menschen Christen geworden, so ist die Geschichte zu Gegensatz zu den Dominikanern: Faßten diese die Eroberung als ein Idealen zu leben. In Amerika jedoch, bei den Indianern, wäre die Keali-Idee, daß das Christentum in Europa gescheitert war - die Europäer Geschichte auf ihr Ende zu. In dem Zusammenhang stand auch die Ende und das Zeitalter der Erlösung bricht an. In diesem Sinn verstand juristisches Problem, so war es für die Franziskaner ein mystisches Zei-

stentum zu überzeugen. Das Vorwort zu seiner Historia general de las von welchen Ursachen die Krankheit komme. Das heißt, daß es von rung von 1521; Sahagún sah noch die riesigen Ruinen der demolierten befand sich die Hauptstadt in vollem Wiederaufbau nach der Zerstö-Aufgabe, die Indianer zu evangelisieren. Als er in Mexiko ankam, diger und öffentlichen Beichtiger mit der Seele beschäftigen, so bedeute das entsprechende Mittel einsetzen könne. Und weil sich doch die Pregeben, ohne zuerst in Erfahrung zu bringen, von welchen Sätten und «Der Arzt könne dem Kranken gewiß keine entsprechende Medizin deren Kultur und Weltanschauung zu kennen, um sie dann vom Chrihaben, daß, um die Indianer zu belehren, es zuallererst notwendig sei, und den Aberglauben, die noch keineswegs verlorengegangen sind» Stehlen und die Sünden des Fleisches, vor allem gibt es den Götzenkult bekehren, sollen achtgeben, denn es gibt größere Sünden als Saufen, zu wissen, welche Fragen er zu stellen habe. (...) Und die, die Leute damit er seine Lehre dagegen aufrichten könne; und der Beichtiger, um heiten der Seele - der Prediger mit den Lastern der Gemeinschaft, das, daß sie Erfahrung haben müssen mit den Medizinen und Krank-Krankheiten und über die Heilmittel, damit er gegen jede Krankheit Vorteil sei, wenn der gute Arzt ein großes Wissen besitze über die cosas de Nueva España (1569-75) fing er mit folgendem Vergleich an: Tempel. Wie Las Casas muß auch Sahagún die Meinung vertreten (Sahagún, Historia 1956 1: 27). Von solchen Vorstellungen beeinflußt, übernahm auch Sahagún die

Der Missionar betrachtete sich also als Arzt und die fremde Kultur,

eigen sind» (ebd.: 21, Hervorhebungen von mir). einige Wahrheiten von den Indianern selbst zu erfahren, sondern um die ich sie in der mexikanischen Sprache aufzeichnen, und zwar nicht, um und vom Standpunkt der Eroberer aus geschrieben haben, so möchte sich dafür rechtfertigen mußte, denn er wendet sich so an den Leser: general werden sollte, «das von der Eroberung von Mexiko handelt» seine Kenntnisse des Náhuatl. Zwischen 1550 und 1555 lehrte er in Tlavon seinen Reisen im südlichen Mexiko und daß er berühmt wurde für ter und Sprechweisen entnehmen kann, die der mexikanischen Sprache Einheimischen gebraucht wurde, kennenzulernen, da man daraus Wör-Sprache der Angelegenheit des Krieges und der Waffen, die von den «Auch wenn schon viele über die Eroberung von Neu-Spanien berichtet Eroberung aus der Sicht der Indianer zu schildern. Es scheint, daß er 1522-25 veröffentlicht worden waren. Neu war Sahagúns Vorsatz, die bekanntesten waren die Briefe von Cortés, die schon während der Jahre telolco und schrieb jenen Teil, der später das XII. Buch seiner Historia was im Laufe der nächsten Jahre eigentlich passierte, man erfährt nur aztekischen Kultur ein. Es läßt sich heute nicht mehr rekonstruieren, (ebd. IV: 15). Beschreibungen der Konquista gab es schon viele, am wenigstens Teile davon, als eine Art Krankheit, die es zu heilen galt. Mit diesem Selbstverständnis wohl drang Sahagún in die Überreste der

lei

sie wollten sich das überlegen und würden ihm am nächsten Tag erfahrene Personen zu nennen, mit denen er reden könne und die ihm zusammenrufen, erläuterte ihnen seine Absichten und bat sie, ihm ethnographischen Materials: In Tepepulco ließ er die Vornehmen Bescheid geben. Am nächsten Tag kamen sie, und in einer zeremoniel-Antworten auf seine Fragen wüßten. Auf diese Bitte hin erwiderten sie, Beschreibung auch heute noch geltender Methoden bei der Aufnahme fen» (Sahagún, Historia I: 105). Was dann folgt, ist tatsächlich die ich mir nahm, um die Wahrheit von all dem hier geschriebenen zu prüauch kein anderes Fundament als einen Bericht über die Sorgfalt, die gen, was ich in diesen zwölf Büchern geschrieben habe, und ich finde gen Schrift. Mir haben all diese Fundamente gefehlt um zu beglaubi-Aussagen als wahr gelten, andere wiederum durch Zitate aus der Heiliandere durch Autoren, die vor ihnen geschrieben haben, und deren mit Autoritäten abzusichern, die einen mit glaubwürdigen Zeugen, Schriftsteller geben sich Mühe, ihre Arbeiten so gut wie nur möglich das heikle Thema der indianischen Religion darstellt, schreibt er: «Alle tieft, dann aber sei ihm die Wissenschaft zum Selbstzweck geworden Sahagún habe sich zuerst der Religion wegen in die Wissenschaft ver-Kultur zu studieren, war ein Linguist geworden. Esteve Barba sagt, len Rede nannten sie ihm zehn bis zwölf vornehme alte Männer. Dar-(Esteve Barba 1964: 185). Im Vorwort zum II. Buch, in dem Sahagún Aus dem Missionar, der quasi als Arzt ausgezogen war, die fremde

sen

machte es sozusagen druckfertig. Aber schon als es darum ging, alles chen Bitte zusammenrief und dann mit den neuen Informanten die und ging nach Tlatelolco, wo er wieder die Vornehmen mit der glei-Sahagún von Tepepulco wegzog, nahm er alle diese Dokumente mit schrieben sie die «Übersetzungen» unter die Bilderschriften hin. Als ten, und zwar in ihrer Bilderschrift, und zusammen mit den «Lateinern» gen vor. Er erwähnt, daß die Männer ihre Antworten ebenfalls festhielihm während zweier Jahre. Sahagun ging dabei nach einer Art Fragebo-Jahre früher Grammatik beigebracht hatte. Diese Leute sprachen mit die europäische Bildung angeeignet hatten und denen Sahagún einige unter befanden sich auch vier «Lateiner», das heißt Indianer, die sich ins reine schreiben zu lassen, begannen die Schwierigkeiten - Sahagúns pulco lebend, diskutierten sie über jene Materialien. In der Stadt von Schriften aus Tepepulco besprach. Ein Jahr, in der Schule von Tepe-Mexiko schließlich redigierte Sahagún allein das gesamte Material und Werk wurde bis ins 19. Jahrhundert nicht veröffentlicht.

### IV. Die gesellschaftlichen Voraussetzunger der drei Modelle

Die Unterschiede zwischen Oviedo, Las Casas und Sahagún kann man auf folgende Weise zusammenfassen:

– Sahagún lebt und spricht mit den Leuten selber, und zwar ausschließlich, um deren Meinung über bestimmte Sachverhalte in Erfahrung zu bringen. Oviedo und Las Casas dagegen verfolgten – auch dann, wenn sie sich nicht auf die Erzählungen anderer Spanier verließen, sondern es mit den Einheimischen selber zu tun hatten – immer andere Absichten: Oviedo wollte die Eroberung legitimieren und Las Casas sie in Frage stellen.

– Sahagún versucht, die Sicht der Einheimischen zum Ausdruck zu bringen, ohne europäische Maßstäbe anzulegen. Aus diesem Grunde ist das Náhuatl für ihn so wichtig – in gewisser Hinsicht könnte man sogar sagen, daß sich sein Interesse an der Sprache verselbständigte, so daß die Menschen, die sich dieser Sprache bedienten, an Wichtigkeit verloren. Ich möchte das so interpretieren, daß es Sahagún gar nicht leicht fiel, sich auf die aztekische Kultur so einzulassen, wie er es tat. Sein linguistisches Interesse hat den Charakter einer Etappe, durch die er gehen mußte, um seine Anteilnahme an den Menschen und deren Kultur vor sich und vor den anderen, die ihm ja immer ein gewisses Mißtrauen entgegenbrachten, zu rechtfertigen. Oviedo und Las Casas dagegen – so verschieden sie in ihren Urteilen sein mochten – blieben immer der christlich-europäischen Weltsicht verhaftet. Zwar finden wir bei Sahagún beispielsweise auch Vergleiche zwischen den antiken und den azte-

kischen Gottheiten – aber das hindert ihn nicht daran, vor allem seine Gewährsleute zu Wort kommen zu lassen. Die Haltung Sahagúns erinnert in gewisser Hinsicht an die von Freud, der ebenfalls mit der Sprache der anderen zu arbeiten anfing. So banal es auch klingen mag: Eine der größten Schwierigkeiten, die die Humanwissenschaften zu überwinden hatten, war, den anderen ernst zu nehmen und auf seine Worte zu achten. Im Falle der Ethnologie bot sich immer die Rationalisierung an, der Fremde sei kein vollwertiger Mensch und verstehe seine Situation selber ohnehin nicht.

gen

den

– Sahagúns Arbeit impliziert schließlich schon einen spezifischen Kulturbegriff. Garibay hat zu Recht gesagt, bei der Historia general handle es sich eigentlich um eine «Enzyklopädie der Náhua-Kultur in Tenóchtitlan» (Garibay 1954 II: 63). Oviedos und Las Casas' Werke sind – verglichen mit Sahagúns – völlig heterogen aufgebaut und handeln von «den» Indianern schlechthin. Sahagún dagegen interessierte sich jeweils für das Spezifische, so daß wir bei ihm Beschreibungen zum Beispiel von Steinen, Vögeln, Reptilien usw. finden, aber so, wie sie den Azteken erschienen. Ihm gelang auf diese Weise etwas, was der Ethnologie seit jeher schwergefallen ist, nämlich die «emische» (Harris 1968: 509f.) Beschreibung einer Kultur.

- Sahagúns Modell entspricht weitgehend dem Wissenschaftsideal der Ethnologie unserer Zeit. Man hat deshalb oft gesagt, er sei ein gleichsam verlorengegangener Vorläufer, eine Ausnahme, ein Genie (Esteve Barba 1964: 181; Garibay 1954: 87); Oviedo und Las Casas aber seien viel eher «Kinder ihrer Zeit» gewesen – im Guten wie im Schlechten (Esteve Barba 1964: 60, 92). Ich dagegen möchte die These vertreten, daß alle drei Vertreter von ihrer Zeit entsprechenden Modellen waren; ich betrachte sie als Vertreter von drei verschiedenen Möglichkeiten, die Erfahrungen des Kolonialismus zu verarbeiten.

Oviedo konstruierte ein System und gliederte seine Daten gemäß den Anforderungen an Legitimation, die die Konquistadoren brauchten. Wichtig ist hier noch ein spezifischer Umstand: Die Konquista diente unter anderem dazu, in Spanien die feudalen Verhältnisse zu bewahren und das Aufkommen des Bürgertums zu verhindern. Oviedos Anschauungen spiegeln diesen Konservatismus wider.

Las Casas' kritische Einstellung zu den Spaniern und seine Idealisierung der Indianer sind schwerer in die sozialen Bewegungen seiner Zeit einzuordnen. Auf jeden Fall begann Las Casas mit der Realisierung eines Alternativmodells zum Encomienda-System, mit dem die Indianer gleichsam als Leibeigene gehalten werden. Ihm schwebte eine friedliche Kolonisation vor: Spanische Bauern, ausgerüstet mit allem, was zum Leben notwendig ist, sollten sich in Amerika niederlassen und zusammen mit den Indianern die ideale christliche Gemeinde in der Neuen Welt aufbauen. L. Hanke macht in seinem Buch La lucha española por la

in ein Kloster zurück und trat dem Orden der Dominikaner bei. 1949 a:125 f.). Erst jetzt zog sich Las Casas, verzweifelt und entmutigt, setzungen mit den Indianern verschärften sich von Tag zu Tag, bis die zusammen mit spanischen Gruppen Indianerdörfer. Die Auseinander-Spanier schließlich fluchtartig das Gebiet verlassen mußten (Hanke keineswegs ihrer friedlichen Arbeit nachgehen, sondern plünderten Kriegsstimmung. Die «bescheidenen und arbeitsamen Bauern» wollten verteidigten, hatten mehrere Missionare umgebracht, und es herrschte scheiterte - Indianer, die sich gegen die ständigen Angriffe der Spanier gesuchten Bauern nach Puerto Rico ein. Aber auch dieser Versuch zu lösen): Im November 1520 schiffte er sich mit siebzig sorgfältig aussenden wollten; aber Las Casas gewann die Regierung für sich (schließlich war sie ja durchaus daran interessiert, die Bauernfrage in Spanien Oviedo unter seinen Feinden, die statt Bauern Krieger nach Amerika Casas einen weiteren Versuch, und schon damals, 1519, befand sich dann starben noch einige Frauen und Kinder. Trotzdem unternahm Las größte Teil der mitgebrachten Samen und Pflanzen ging verloren, und Española ein, aber bald nach der Ankunft wurden alle krank, der ren (Hanke 1949 a: 114). 1520 schifften sich 50 Bauernfamilien nach La nach Amerika einzuladen, stieß er auf den Widerstand der Feudalherderer Erlaubnis des Königs 1518 durch Kastilien zog, um die Bauern bäuerlichen Verhältnisse in Europa gesehen werden. Als er mit besongroße Bauernaufstände aus, die mit Gewalt unterdrückt werden mußund Vagabunden. Ende des 15. Jahrhunderts brachen in Katalonien weiter an. Viele Bauern verließen ihre Dörfer und wurden zu Bettlern ten ihre Verschuldung, und die Anzahl von landlosen Taglöhnern stieg zung des Staates der Ländereien der Bauern. Der niedrige Stand der Amerika mit Bauern zu besiedeln, müssen vor dem Hintergrund der ten (Dominguez Ortiz 1973: 152f.). Las Casas' erste Anstrengungen, landwirtschaftlichen Technik, Mißernten und Hungersnöte vergrößerdie Lage der Bauern immer mehr verschlechtert, und zwar besonders in aufzuschlagen. Tatsächlich hatte sich im Verlauf des 15. Jahrhunderts interessiert wären, in Amerika unter günstigen Bedingungen ihr Heim justicia en la conquista de América darauf aufmerksam, daß Las Casas' Vereinigung der großen Schafzüchter, bemächtigte sich mit Unterstüt-Zusammenhang mit der Ausbreitung der Schafzucht. Die Mesta, die Versuch waren, die neu entdeckten Gebiete mit spanischen Bauern zu Pläne keineswegs isoliert dastanden, sondern unter vielen anderen ein hin, daß es ja in Spanien viele bedürftige Leute gebe, die sehr daran besiedeln (Hanke 1949a: 102f.). Las Casas wies immer wieder darauf

Auf Grund dieser Informationen können wir einige Züge des Modells von Las Casas besser verstehen. Während Oviedo die Feudalstruktur mit Hilfe der Kolonisation vor dem Zusammenbruch retten wollte, vertrat Las Casas den Standpunkt der Bauern. Man kann sich

Bauern nicht wehren. werden, die Indianer würden sich gegen das Eindringen der spanischer «die» Indianer diese hätten lösen sollen, mußten sie idealisiert werden gestattet hätten. Anders gesagt: Hinter dem idealisierten Indianer ver-Nur durch die Idealisierung konnte die Täuschung aufrecht erhalten steckt sich eigentlich der spanische Bauer mit seinen Problemen. Weil diese «Idealindianer» die Verwirklichung seiner «utopischen» Pläne gespielt haben mag: Las Casas idealisierte die Indianer deshalb, weil nur gerade in diese (Leer-)Stellen des ethnologischen Diskurses der reli-Faktor, der bei der Idealisierung der Indianer eine wichtige Rolle giöse, christliche Glaube einfloß. Dazu kommt aber noch ein weiterer lyse der europäischen Situation nicht möglich war. Ich meine, daß Arbeiter. Der ethnologische Diskurs von Las Casas mußte also dem «seine» Bauern zu verzichten, und der Kapitalismus brauchte «seine» aus solchen Plänen «Utopien». Der Feudaladel war nicht bereit, auf und die damals stattfindende «ursprüngliche Akkumulation» machten idealisierenden Trend verfallen, und zwar um so mehr, als ihm die Anadert in ganz Europa akut war. Aber die Machtverhältnisse in Europa Bauernfrage hätte gestellt werden können, die gerade im 16. Jahrhunvorstellen, daß die koloniale Expansion in den Dienst der Lösung der

wissenschaften - sehen und auf einige Aspekte dieser neuen Wissenschaft aufmerksam machen. der damaligen Neukonstitution der Wissenschaften – auch der Humanund das heißt: das dritte Modell, möchte ich im Zusammenhang mit sehen und zu wissen. Er überschritt die Säulen und dehnte den kühnen schloß in allzu enger Klause den Mut des menschlichen Geistes ein. sich nicht auf den hohen Ozean hinaus. Er setzte ein Zeichen und Torquato Tasso, der im «Befreiten Jerusalem», also gegen Ende des Wißbegierde wirksame Antrieb» (Blumenberg 1966: 207). Er zitiert schens und Suchens selbst und als solche, nicht der vermeintlich erfül-Flug auf das offene Meer hinaus» (ebd.: 335). Sahagúns Ethnologie, Aber Odysseus achtete die vorgegebenen Zeichen gering im Drang zu 16. Jahrhunderts, Odysseus gegen Herkules ausspielt: «Herkules wagte die moderne Wissenschaft begründet wird: «Die Bewegung des Forsich konstituierende «theoretische Neugierde» hingewiesen, durch die Buch Die Legitimität der Neuzeit (1966) auf die zu Beginn der Neuzeit gen zu können. Aber dann erfolgt ein Umschwung: Die ursprüngliche ben der im Sinne von Las Casas verstandenen Mission besser bewältilende Endzweck der gefundenen Wahrheit erweist sich als der in der España» erfüllen ganz seine Neugierde. H. Blumenberg hat in seinem Motivation tritt in den Hintergrund, und die «Cosas de la Nueva zu. Wie wir sahen, hatte er mit seiner Arbeit angefangen, um die Aufga-Wenden wir uns wieder der Problematik des Sahagunschen Modelles

Auch Sahagun überschritt nämlich die Säulen des Herkules, und

umfassenden Interesses, die Kultur in ihrer Ganzheit darzustellen. gorien, um schließlich in die Selbstdarstellung der Unterworfenen zu scheinlich folgte: der Historia naturalis von Plinius (Garibay 1954: entwickelten und sich zum Beispiel vom Vorbild, dem Sahagún wahr-Absicht, die Indianer zu missionieren, und das Aufkommen eines gierde», denn sie ermöglichte erst die Loslösung von der ursprünglichen ihrem Diskurs rekonstruiert, zuerst ausgehend von europäischen Katemehr entfernten. Sahagúns Ethnologie versucht also die Erfahrungen 68-69; vgl. auch: Nicolau d'Olwer/Cline 1973: 188, Anm. 4), immer gen und indianischer Antworten, wobei letztere eine eigene Dynamik eigentliche Werk der aztekischen Informanten selbst zu betrachten ist, redigierte Nahuatl-Fassung und links Sahagúns Übersetzung ins Spaniseinen Niederschlag: Auf der rechten Seite steht die von den Indianern münden. Die treibende Kraft war der «Prozeß der theoretischen Neudes Kolonialismus zu verarbeiten, indem sie die zerstörte Kultur in heißt vergangenheitsorientiert; 2. sie ist das Produkt europäischer Frazerstört war - sie ist also eine Rekonstruktion aus der Erinnerung, das Form der Ethnologie entsteht in dem Augenblick, da die alte Kultur tung zu den Ethnologen ihrer eigenen, von den Spaniern zerstörten Forschung: Die «Eingeborenen» selber wurden ja unter seiner Anleischätzt werden, denn auf diese Weise schuf er ein neues Paradigma der 77). Deshalb jedoch darf Sahagúns Leistung wahrlich nicht geringgemangelhafte Leseart der indianischen Dokumentation» (Garibay 1954: Version sei kein «originales Werk, sondern die oft wenig geglückte oder ugen, und natürlich die ganze Anlage des Buches, aber diese spanische Sahagúns Leistung sei es lediglich gewesen, die Übersetzung zu verferund zählt ihn deshalb zu den «Monumenten» der Nahuatl-Literatur; sche. Garibay vertritt nun die Ansicht, daß der Nahuatl-Text als das und im eigentlichen Sinn des Wortes brachte er diese «zur Sprache». zum wichtigsten Instrument, um in die fremde Kultur einzudringen, zwar durch die Aneignung des Náhuatl. Die Sprache wurde für ihn Kultur. Hier möchte ich zwei wichtige Dinge hervorheben: 1. Diese Dieser Umstand fand in der Zweisprachigkeit der ursprünglichen Texte

Zum Schluß möchte ich noch kurz die institutionellen Bedingungen streifen, unter welchen Sahagúns Forschungen möglich waren, und ihre gesellschaftliche Wirksamkeit. Hier müssen wir natürlich die Kirche erwähnen, die ihm den Auftrag und die erste Legitimation für seine Arbeit gab. Je mehr sich aber Sahagún in sein Werk vertiefte, desto ambivalenter reagierte die Kirche auf ihn; so verweigerte sie dem Siebzigjährigen die Finanzierung von Hilfskräften, um das Werk ins Reine zu schreiben (Esteve Barba 1964: 183), und schließlich zeigte sie sich nicht daran interessiert, das Werk – und sei es nur für die Missionare – zu publizieren. Mit anderen Worten: Sahagún konnte seine Ziele nur auf Grund einer inneren Motivation verfolgen und mußte auf die insti-

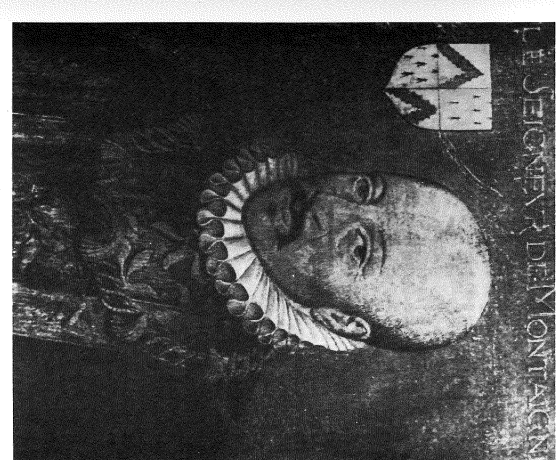
tutionelle Absicherung weitgehend verzichten. Ihm widerfuhr also ein Schicksal, das für die «theoretische Neugierde» im Bereich der Humanwissenschaften zur Regel werden sollte.

V. Michel de Montaigne (1533–1592):

Der kulturrelativistische Rückbezug der Anthropologie
auf die europäische Kultur

sich die Hochachtung Heinrichs von Navarra, der 1589 als Heinessen zwischen Bordeaux und dem König, daß er wiedergewählt wurde diplomatisches Geschick im Ausbalancieren der widerstreitenden Intergewählt worden war. Er nahm die Wahl an und bewies ein derartiges 24 Jahren war er bereits Richter im Parlament von Bordeaux. Kathodenz und schlug auf Wunsch des Vaters die Beamtenlaufbahn ein. Mit desgenossen, durchlief auch er die Adelsakademie, studierte Jurispruaus einer bürgerlichen Familie von Großkaufleuten, die im 15. Jahrhunrich IV. den Thron bestieg. 1588 erschien auch das dritte Buch der (1582-1586). Politische Reisen führten ihn nach Paris, wo er zwischen die Nachricht erreichte; daß er zum Bürgermeister von Bordeaux den kämpfenden Parteien aushandeln. 1580 erschienen die ersten zwei Schloß aber für diplomatische Missionen immer wieder verlassen und Schloß zurück, um sich seinen Studien zu widmen. Er mußte das lisch-konservativ und königstreu übte er zur Zeit der Religionskriege dert den Adelstitel durch Güterkauf erworben hatten. Wie seine Stan-Michel Eyquem, der sich erst ab 1568 de Montaigne nannte, stammte 1592 starb er (Villey o. J.; Zweig 1941/42). Essais. Er kehrte auf sein Schloß zurück, arbeitete weiter an den Essais. Hugenotten und Katholiken zu vermitteln suchte. Montaigne erwarb Bücher der Essais. 1581 ging er auf eine Badereise nach Italien, wo ihn als Vermittler und Unterhändler den schwierigen Ausgleich zwischen (1562-1598) sein Amt aus und zog sich freiwillig mit 38 Jahren auf sein

Im Gegensatz zu Oviedo, Las Casas und Sahagún war Montaigne kein Reisender, Eroberer oder Missionar, er verbrachte sein ganzes Leben in Europa; und doch schuf er ein anthropologisches Modell, das die neuen ethnographischen Kenntnisse mit denjenigen über Europa verknüpfte und ein umfassenderes Menschenbild beinhaltete. Zwei Prozesse trafen zusammen: Einmal drangen Nachrichten von völlig unbekannten Ländern und Völkern nach Europa, zum andern zerfiel allmählich das systematische Denken der Scholastik. An deren Stelle trat das, was Friedrich «Moralistik» nennt (Friedrich 1949: 220 f.). Abgeleitet von «mores», beschäftigt sich die Moralistik mit den Lebensformen, Gebräuchen jeglicher Art, Charakteren und Zeitverhältnissen; unter Ausklammerung moralischer Standpunkte geht es um die Beobachtung,



Michel de Montaigne (1533-1592)

Analyse und Darstellung des Menschen. Man könnte die Moralistik als eine Form der Ethnologie bezeichnen, in der der Mensch als Mensch und nicht als Angehöriger einer bestimmten Kultur im Mittelpunkt steht. «Ihr Studium», schreibt Friedrich, «gilt der ganzen verwickelten Widersprüchlichkeit und konkreten Alltäglichkeit der Menschen, die überhaupt erst zum Vorschein kommt, wenn die Ethik zurücktritt und der vorurteilslosen Beobachtung des Wirklichen das Feld überläßt» (ebd.: 12).

«Naturvölker» und gab von sich eine ethnologische Beschreibung. Seine ganz und gar abgebildet hätte, und splitternackt. So bin ich selber, stelle. (...) Und hätte ich mich unter jenen Völkern befunden, von sehe, ohne Gesuchtheit und Geziertheit: denn ich bin es, den ich darmich darin in meiner schlichten, natürlichen und gewöhnlichen Art identifizierend, betrachtete er das menschliche Verhalten. Selbstreflexion geschah am Leitfaden des «edlen Wilden»; sich mit ihm Muße auf einen so eitlen und geringfügigen Gegenstand verwendest» Leser, der einzige Inhalt meines Buches; es ist nicht billig, daß du deine Naturgesetze leben, so versichere ich dir, daß ich mich darin sehr gerne denen man sagt, daß sie noch unter der sanften Freiheit der ersten Leser», schreibt Montaigne in seiner Einführung, «ich will, daß man Aber was war das für ein Spiegel? «Dies ist ein aufrichtiges Buch, halten; der Spiegel seines Bewußtseins ist es, der die Welt reflektiert. 12-13). Diese Vielfalt wird durch die Person Montaignes zusammenge-Bewußtseins in all seinen vielfältigen Möglichkeiten ab» (Lüthy 1953: sich? - nun wohl, aber ihr Ganzes steckt die Grenzen des menschlichen des menschlichen Denkens auszukundschaften; (...). Sie widersprechen der auszuspielen, sondern um die Möglichkeiten und die Reichweite sophie aller Philosophen zusammengetragen, nicht um sie gegeneinankabinett aller möglichen Vernunftschlüsse seiner eigenen und der Philo-(Essais: 51). Montaigne reduzierte sich gleichsam auf den Stand der len. Montaigne «hat wahllos und unermüdlich ein ganzes Kuriositäten-Interesse am Banalen, die Zufälligkeit der Darstellungsweise aufgefal-Den Lesern der Essais ist schon immer die Vielfalt der Themen, das

Der «edle Wilde» erscheint erst im 18. Jahrhundert als eine dominierende Chiffre im Geistesleben der Aufklärung, aber sie taucht schon früher auf und kann bis in die Antike zurückverfolgt werden. Bitterli vermutet deshalb, daß sowohl die Idee der Barbaren wie die des edlen Wilden «eine Art von Archetypen des kollektiven Unbewußten» sind, «es gab sie, bevor es Entdeckungsreisen gab; der Gehalt beider Begriffe nährt sich nicht nur aus persönlicher Anschauung oder durch die Wissenschaft vermittelter Erfahrung, sondern aus der Art und Weise, wie die eigene Kultur intellektuell bewältigt werden kann» (Bitterli 1976: 374). Ob die Idee der Barbaren bzw. des edlen Wilden Inhalte des kollektiven Unbewußten sind, bleibe dahingestellt, sicher aber sind es lei-

Wolf Direlder Ubeits senso Orgo gesc beits

gew

tende Ideen, mit deren Hilfe die Vielfalt der Informationen über die eigene und die fremden Kulturen in je verschieden strukturierte Zusammenhänge gebracht werden können.

scheinen mir also in diesem Sinne barbarisch, daß sie nur sehr wenig unseres verdorbenen Geschmacks anzubequemen ... Diese Völker mächtig, die wir in diesen verunstaltet haben, um sie dem Vergnügen gemacht haben, wild nennen sollten. In jenen sind die wahren, taugli-Gesetzen, noch kaum durch die unseren verdeckt» (Essais: 231f.). Betangenheit noch sehr nahe sind. Sie folgen noch den natürlichen Zuschliff von Menschengeist erfahren haben und ihrer ursprünglichen cheren und ursprünglicheren Kräfte und Eigenschaften lebendig und unsere Eingriffe verfälscht und der gemeinen Ordnung abspenstig hervorgebracht hat: wo wir doch in Wahrheit diejenigen, die wir durch nennen, welche die Natur von selbst und nach ihrem gewohnten Gang die Menschenfresser: «Jene sind Wilde, so wie wir die Früchte wild Auf sie bezog sich auch Montaigne in seinem berühmten Kapitel über fremder Kulturen zur Natur hervorgehoben (Atkinson 1935: 145 f.). beschreibungen des 16. Jahrhunderts wurde die Nähe der Menschen Bereits Kolumbus schrieb über die edlen Wilden, und in vielen Reise-

Die postulierte Naturnähe des Wilden wird zum Hebel der Kulturkritik, so wie die Kulturlosigkeit der Wilden in die Apologetik bestehender Zustände einmündet. Montaigne bedauerte, daß Lykurg und Platon nichts von solchen Völkern wußten und daher nicht ahnten, daß «unsere Gesellschaft mit so wenig menschlicher Zurichtung und Verkittung bestehen könne» – es brauche ja gar keinen Handel, «keine Begriffe für Würdenträger oder staatliche Obrigkeit, keinen Zustand der Dienstbarkeit, des Reichtums oder der Armut» (ebd.: 233).

Der Begriff der Kultur wird mit dem der Überflüssigkeit verknüpft. Die Kultur produziert laufend Unterschiede, während der Naturzustand auf Gleichheit beruht, und insofern erstickt die Kultur die Natur. Montaigne stellt die beunruhigende Frage, wieviel Kultur der Mensch zum glücklich Leben eigentlich brauche. Rousseau und Freud vorwegnehmend, leugnete Montaigne, daß der kulturelle Fortschritt den Menschen glücklicher mache. Es gebe bei jenen Völkern kaum Kranke und leidende alte Menschen. Sie hätten genug zu essen, der «ganze Tag wird mit Tanz zugebracht» und die Sittenlehre beschränke sich darauf, ihnen zweierlei einzuschärfen: «die Tapferkeit gegen ihre Feinde und die Liebe zu ihren Frauen» (ebd.).

Vom Standpunkt dieser Fremden erschien auch die europäische Kultur in einem seltsamen Licht. Montaigne überlieferte die Begegnung mit drei brasilianischen Indianern, die am Hofe Karls IX. herumgezeigt wurden, und bezeichnenderweise kehrte er die Situation um: Die Indianer waren nun die Ethnologen. Ein Höfling hatte sie gefragt, was ihnen am Merkwürdigsten erschienen sei; von den drei Antworten behielt

Montaigne nur zwei: daß viele große bewaffnete Männer den Befehlen «eines Kindes Folge leisteten», und daß es bei uns offenbar zwei Hälften von Menschen gebe, «üppige, mit allen Annehmlichkeiten gesättigte» die eine, und die andere «von Armut und Hunger ausgemergelte». Und Montaigne fügte hinzu, «sie fänden es verwunderlich, wie diese derart bedürftigen Hälften eine solche Ungerechtigkeit ertragen könnten und daß sie nicht die andern an der Gurgel packten oder Feuer an ihre Häuser legten» (ebd.: 242 f.). Offenbar benutzten die Indianer ihr dualistisches Organisationskonzept (Lévi-Strauss 1958: 135 f.) und orientierten sich an ihren egalitären und Reziprozitäts-Vorstellungen, um die europäischen Verhältnisse zu «verstehen». Damit hatten sie auch einen schärferen Blick für die Klassenwidersprüche als die damaligen «Gesellschaftswissenschaftler», die von der von Gott gewollten Not und Armut sprachen.

laner

eigene Kultur gewendeten kritischen Perspektive: Die Europäer hätten und Mitbürgern und, was noch schlimmer ist, unter dem Vorwand der mit Foltern und Qualen zu zerreissen, ihn bei langsamem Feuer zu dig zu fressen als tot zu fressen, einen von Gefühlen belebten Körper gar kein Recht, sich über den Kannibalismus der Indianer zu entsetzen: wir sie in jeder Art von Barbarei übertreffen» (ebd.: 238). zusammen: «Wir mögen sie also im Hinblick auf die Vorschriften der speisen, nachdem er verendet ist» (Essais: 237). Und Montaigne faßt Frömmigkeit und der Rechtgläubigkeit), als ihn zu braten und zu verhaben, und dies nicht nur unter alten Feinden, sondern unter Nachbarn lassen (wie wir es nicht nur gelesen, sondern in jüngster Zeit gesehen rösten, ihn von Hunden und Schweinen zerbeißen und zerfleischen zu «Ich denke, daß es eine schlimmere Barbarei ist, einen Menschen leben-Verbindung mit der Idee «des edlen Wilden» in einer neuen, auf die lichkeit und Kulturlosigkeit der Barbaren angeführt wurde, erschien in Vernunft Barbaren nennen, aber nicht in Hinblick auf uns selbst, die Auch der Kannibalismus, der immer als Beweis für die Unmensch-

Morg

turde

menh

men

Sprac Wirk Wech Kultı

Die Kulturkritik, die die Gestalt des «edlen Wilden» ermöglicht, ist – wenn sie, wie bei Montaigne, mit einer skeptischen Weltsicht verbunden ist – immer auch kulturrelativistisch. Mit dem «edlen Wilden» kann man die Welt aus den Angeln heben, denn er steht ja außerhalb der Kultur und erlaubt so, die Sitten und Gebräuche der verschiedenen Kulturen miteinander zu vergleichen. Der Vergleich löst den Anspruch auf absolut gültige Normen auf. «Was für eine Sittlichkeit ist das, die ich gestern hochpreisen sah und morgen nicht mehr, und die jenseits eines Flußlaufs Verbrechen heißt? Was für eine Wahrheit, die bei diesem Bergzug endet und dahinter Lüge ist?» (Ebd.: 477) Montaigne, der sich vorstellen konnte, daß auch die Gans von sich meint sagen zu können: «Alle Dinge der Welt sind meinetwegen da» (ebd.: 452), wechselte die Standpunkte, da sie alle gleich berechtigt erschienen: «Wenn ich mit

Dire der beit sens Org

einer Katze spiele, wer weiß, ob sie sich nicht mehr noch mit mir die Zeit vertreibt, als ich mit ihr? (...) Es wäre noch zu erraten, wessen Fehler es ist, daß wir uns nicht verstehen: denn wir verstehen sie ebensowenig, wie sie uns. Aus eben diesem Grunde können sie uns für ein vernunftloses Vieh halten, wie wir sie. Groß Wunder ist das nicht; wir verstehen auch nicht die Basken und die Troglodyten» (ebd.: 433).

Dieser Relativismus erlaubte Montaigne auch die Grenzen zwischen Vernunft und Wahnsinn als fließend zu betrachten. Er mußte keine starren Grenzen aufbauen, und das, was nicht in sein Konzept paßte, als minderwertig ausschließen. «Am Verhalten des Irrsinnigen sehen wir, wie nahe sich die Tollheit mit den kraftvollsten Entfaltungen der Seele begegnet. Wer weiß nicht, wie unmerklich die Grenze ist, welche die Verrücktheit von den mächtigsten Flügen eines freien Geistes ... trennt?» (Ebd.: 443)

nicht durch, sondern derjenige von Descartes. Die besonders von den 442) Aber Montaignes Wissenschafts- und Vernunftbegriff setzte sich wirklich leisteten, was sie behaupten, wenn sie die Bitterkeit der Leiden, schaften: sie machten den Menschen nicht glücklicher, sondern entweund hier lachen, ohne Frau, ohne Kinder und ohne Besitztümer, damit, und Abgeschiedenheit errichten. Hier müssen wir unser tägliches in dem wir unsere wahre Freistatt und unsere hauptsächliche Zuflucht uns ein Hinterstübchen aussparen, ganz für uns selber, ganz ungestört, Leitfaden, um mittels Reflexion in die Welt einzudringen: «Wir müssen den, die körperlichen und psychischen Eigenarten zum wichtigsten des Ichs. Für ihn wurden die eigenen Gewohnheiten, Sorgen und Freudie Welt zu erforschen, als Montaignes Rückbezug auf die Subjektivität gemeine Glück herbeiführen, erwies sich als ein mächtigerer Antrieb, ves System des Wissens von der beherrschbaren Natur würden das all-Naturwissenschaften genährte Illusion, die Wissenschaften als objektidie Unwissenheit viel schlichter und viel offenkundiger tut?» (Ebd.: die uns verfolgen, dämpften und hinderten: was täten sie da, was nicht der anmaßend oder verunsichert. «Doch wenn die Wissenschaften zu entbehren» (ebd.: 260). wenn das Ereignis ihres Verlustes eintritt, es uns nichts Neues sei, ihrer Geselligkeit oder fremde Beziehung darin Zutritt finde; hier nachsinnen Gespräch von uns zu uns führen, so abgesondert, daß keine andere Montaignes relativierende Skepsis richtete sich auch auf die Wissen-

Die Idee des «edlen Wilden» steht immer in enger Wechselbeziehung zur Selbstreflexion: Sie ist einerseits das Produkt einer spezifischen Form der Infragestellung der eigenen Werte und Normen und andererseits ist sie der Grund, der erst diese Infragestellung ermöglicht. Das Gegenbild des Barbaren, das nur die eigene Position bestätigen soll, verhindert die Selbstreflexion über die eigene Kultur. Es ist deshalb kein Zufall, daß das herrschaftslegitimierende Modell, wie wir es bei Oviedo

sahen, um die Gestalt des wilden Barbaren kreist, und daß das idealisierende und das verstehende Modell Affinitäten zum «edlen Wilden» haben. Auf dieser Ebene gibt es also zwei verschiedene Formen von Ethnologie: Die eine bezieht in ihren Diskurs die Reflexion über sich selbst mit ein – die andere klammert sie aus, und beide formen damit auf ihre Weise den Gegenstand der Untersuchung.

innerhalb derer die Selbstreflexion stattfand. die bürgerliche Position des Arztes bei Freud waren die sozialen Orte mischen Abhängigkeiten der Intellektuellen vom Adel bei Rousseau und bedingt: die sich entwickelnde Kirche bei Augustinus, die sozio-ökonotete, schweben nicht im leeren Raum, sondern sind gesellschaftlich Diese Bezugspunkte, von welchen aus sich die Selbstreflexion entfal-Schritt mehr der menschlichen Realität anzunähern (Erdheim 1982). das Konzept des edlen Wilden, und das ermöglichte ihm, sich einen - von theologischen und moralischen Stützen absehen konnte (Gedo/ befaßte, entwickelte er eine Methode, die - vergleichbar mit Montaigne einen äußeren Bezugspunkt; indem er sich mit seinem Unbewußten moderne Form der Selbstreflexion prägte, verzichtete als erster auf tete die Welt und sich von diesem absoluten Standpunkt aus. Rousseau nus zum Beispiel verankerte seine Selbstreflexion in Gott und betrachreflexion immer die idealisierende Gestalt des «edlen Wilden»? Augustider Selbstreflexion ermöglicht? Und umgekehrt: Produziert die Selbst-Wolf 1976). Im Unterschied zu Montaigne aber brauchte Freud nicht in Selbstanklagen und Selbsterniedrigung. Freud schließlich, der die bezog sich auf die Vernunft und erging sich - ähnlich wie Augustinus -Ist aber der «edle Wilde» die einzige Denkfigur, die das Kunststüch

gerliche Skepsis. Der Unsicherheit der Zeiten konnte nur durch den gen, wie zum Beispiel religiöse Probleme, stießen deshalb auf die bürder historischen Erfahrung des Bürgertums, für den die Bildung des mit dem Feudaladel. Er begreift Montaignes Skepsis als Verarbeitung Nationalstaat sowie auf die Rolle des Bürgertums im Kampf des Königs gions- und Bürgerkriege, auf den sich formierenden Absolutismus und Horkheimer weist auf die historischen Umstände hin: auf die Relilyse der sozioökonomischen Voraussetzungen von dessen Innerlichkeit. somit nicht im fernen Brasilien beheimatet, sondern in Montaignes M.E.) auszubilden» (Essais: 461). Das heißt, der «Naturmensch» ist Hilfe irgendwelcher Lehre angerufen, um sie (die Lebensführung, chens: «Meine Lebensführung ist der Natur gemäß: ich habe nicht die er seine Selbstgespräche führte, und die Innerlichkeit seines Hinterstüb-Rückzug ins Innere begegnet werden. «Das Innere», schreibt Horkhei-Nationalstaates das entscheidende Ereignis war. Weltanschauliche Fra-Hinterstübchen. Horkheimer gibt in seinem Aufsatz Montaigne und die Funktion der Skepsis (1938) eine für unsere Fragestellung wichtige Ana-Montaigne beschrieb ja sehr anschaulich die Abgeschiedenheit, in der

mer, «spielt im individuellen Leben die Rolle, die den Kirchen, Museen und Vergnügungsstätten, überhaupt der Freizeit im gesellschaftlichen Leben zukommt (...). (Montaigne) zieht sich in sein innwendiges Allerheiliges zurück, wie auf sein Schloß (...) und dort in seine Bibliothek, ganz so wie er sich auf Reisen begab» (Horkheimer 1938: 209-211). Horkheimer zitiert Montaignes Bemerkung: «Denen, die mich nach dem Grund meiner Reisen fragen, pflege ich zu antworten, daß ich wohl weiß, was ich fliehe, aber nicht, was ich suche», und fügt hinzu: «Die soziale Schicht in Frankreich, der er angehörte, besaß die Mittel, ihr Privatleben erfreulich zu gestalten» (ebd.: 211).

tag durchforscht und zu weiterer Arbeit treibt» (ebd.: 211f.). der Sündenschuld anklagt, nach ihren Fehlern und Lässigkeiten im All-Bürger des Ubergangs, sondern das eigene strenge Gewissen, das sie zurück, so finden sie dort keine vergnügliche Ruhe wie die kultivierten men. (...) Ziehen daher die Individuen der Masse sich in ihr Inneres derungen zu richten, sondern an sich selbst. Es muß sich in Zucht nehund für sie sorgen. (. . .) Nicht an die Höheren hat das Individuum Forren blicken (...), daß sich die Mächtigen der Ohnmächtigen annehmen Arbeitsdisziplin wurde notwendig. (...) Es begann die Entwicklung, die sigkeit und die steigenden Preise der Lebensmittel zwangen dazu, sich «Der Zusammenbruch der ständischen Lebensordnung trieb die Armen Die unteren Schichten sollen nicht mehr in der Erwartung auf die obeßerer Leistung und andererseits zu dauernder Entbehrung zwang. (...) den Arbeiter einerseits zu immer höherer Verantwortlichkeit und grözu verdingen, wo nur immer eine Möglichkeit bestand. Eine neue zur neuartigen und schweren Arbeit in die Manufaktur. Die Arbeitslo-Ganz anders verhielt es sich mit der Innerlichkeit der «Massen».

und Abscheu erregender, je mühsamer und grausamer der Entziehungsstellungen, die man sich über die sogenannten Naturvölker machte, nachgaben, stempelte sie zu Barbaren. Ihr Bild erschien um so negativer bewußt und damit unbrauchbar werden. Proletariats bei uns entsprach als der sozialen Wirklichkeit «primitiver» mie charakterisieren wollte, eher den ökonomischen Bedingungen des Begriff der Subsistenzwirtschaft, durch den man die primitive Okonoimmer mehr dem tatsächlichen Zustand der unteren sozialen Klassen in prozeß in Europa verlief. In einem zweiten Schritt entsprachen die Vorlust befriedigen wollten (vgl. S. 23). Daß sie also ihren Bedürfnissen daß die Indianer, unfähig zur Arbeit, nur essen, trinken und ihre Wol-Reflexion verhindert; fände sie nämlich statt, so würde die Projektion Völker. Dieser projektive Charakter des Barbarenbegriffes ist es, der die Europa. Clastres (1974) hat zu Recht darauf hingewiesen, daß der fortschreitende Zivilisationsprozeß aufräumte. Wir lasen bei Oviedo, In der Gestalt des Barbaren tauchen all jene Züge auf, mit denen der

Während der Barbar also all das verkörpert, was es abzuschaffen und

ungeduldig gegen das auf, was sie drückt, daß sie nur darauf sinnt, es und das Unterste zuoberst kehren, und die Krankheiten austreiben was sie reinigen wollen, die einige einzelne Fehler ausbessern wollen umwälzen wollen, das ist ein Unterfangen für Leute, die auslöschen, hältnissen, Gepflogenheiten und Charakterzügen (Friedrich 1949: 252). Gemenge von Handlungen, Gebärden, moralischen und sozialen Verlung des Immer-Gleichen; sie hat keine Stuktur, sondern ist ein führt, wird für Montaigne Geschichte zur fortwährenden Wiederhoauch einen konstruktiven Begriff der Geschichte aus. Wie Friedrich ausälteste Ubel immer noch erträglicher ist als ein neues und unerprobtes» Livius: «So gingen die Capuaner auseinander und sagten sich, daß das abzuschütteln, ohne die Folgen zu bedenken.» Und er zitiert noch Umsturz». Die Welt ist nicht imstande, sich zu heilen; sie lehnt sich so durch den Tod degierig nicht so sehr nach Anderung als nach Masse umschmelzen und einen so großen Bau in den Grundfesten gebiert Ungerechtigkeit und Tyrannei. (...) Aber eine so gewaltige bedroht einen Staat ärger als Neuerungen: schon die Anderung allein Seite, aber da besonders scharf, erkannt werden können. «Nichts gesellschaftliche Veränderungen, die immer nur von ihrer negativen bedrohte, aber ökonomisch noch wohl abgesicherte Innerlichkeit ist der (Essais: 754f.). Diese Einstellung zum Wandel schloß bei Montaigne Innerlichkeit und der Idee des edlen Wilden verstellt den Ausblick auf Schutzwall dieser Sehnsucht, und diese Verknüpfung zwischen der aber weiterhin ersehnt wird. Die von der gesellschaftlichen Wirklichkeit abzuwehren gilt, verkörpert der edle Wilde all das, was verloren ging,

turrelativistischer Standpunkt ermöglichte die Vertiefung in die einzelweise anbot, blieb seine Wirkung untergründig (Villey 1913, 1935; Ausdruck zu geben. Weil er aber keine Systematik, sondern eine Denktaignes Leistung war es, ein Paradigma entwickelt zu haben, um ihnen ten, ist eine Metapher für die möglichen neuen Erfahrungen, und Monder Freiheit, daß ich, wenn mir jemand den Zutritt zu irgendeinem ermöglicht die Auflösung der etablierten Denksysteme und eröffner den Erkenntnisprozess. Die exzentrische Position des «edlen Wilden» den Einbezug und der Infragestellung der Werte der eigenen Kultur in hang zwischen der Idee des edlen Wilden und der Selbstreflexion, also nen Kulturen und die Erarbeitung ihrer Eigenart im Vergleich zu den Montaignes Schweise Einzug in die moderne Anthropologie. Ihr kul-Kannibalen» die idealisierende Vorstellung von den Naturvölkern (Essais: 851). Indien, im 16. Jahrhundert der Inbegriff des Unerforsch-Winkel Indiens verböte, darob nur ein Stück unfroher leben würde» damit neue Erfahrungsbereiche. «Ich bin so unbändig voll Gier nach (Dudley/Novak 1972), aber erst mit Boas und seiner Schule fand auch Lüthy 1953: 48–50). Zwar prägte besonders sein Kapitel «Über die Die Frage, von der ich ausgegangen war, kreiste um den Zusammen-

anderen Kulturen (Rudolph 1968). Wie bei Montaigne ist aber auch in der kulturrelativistischen Anthropologie der edle Wilde der Angelpunkt des Systems. Margaret Meads samoanische Adoleszenten stehen in dieser Denktradition ebenso wie ihre von jenen edlen Wilden ausgehende Kritik an den Erziehungspraktiken amerikanischer Eltern (Mead 1970). Der moderne Kulturrelativismus bewegt sich in den gleichen Grenzen, die auch schon dem Denken Montaignes gezogen waren, und es tauchen dieselben Schwierigkeiten mit der Geschichte auf, die bereits er hatte. Und wie bei Montaigne der edle Wilde gleichsam im Hinterstübchen des berühmten Schlosses wohnte, so ist das moderne Konzept im akademischen Betrieb beheimatet (Diamond 1974: 109f.). Erst mit den Anstrengungen der modernen Ethnologie, ihre eigenen Voraussetzungen mitzureflektieren, scheint sich ein neuer Ansatz auszubilden, der auch die Ergebnisse von Montaignes Paradigma in einem größeren Zusammenhang aufheben kann (Hymes 1974).

und damit des Verstehens zu verweisen. Sie machen uns darauf aufauf die verschiedenen, gleichzeitig möglichen Modelle der Ethnologie aufgegeben werden. Gerade deshalb scheint es mir aber wichtig zu sein, störung erst möglich wird. Es ergibt sich so eine erschreckende Verketsogar eher den Eindruck, daß gerade durch dieses Verständnis die Zermen und Zerstören in einen Zusammenhang, der für die Ethnologie che den Ethnologen auf die eigene Gesellschaft zurückwirft. dium des Fremden beschränkt, sondern immer auch eine Tätigkeit, welchen «Substraten», welche die entsprechenden Tendenzen unterstützen. kognitiven Möglichkeiten, sondern auch zwischen den gesellschaftlibetätigen. Es ist dies keine abstrakte Wahl zwischen verschiedenen, bloß merksam, daß wir eine Wahl treffen müssen, wenn wir uns ethnologisch hen, Nehmen und Zerstören ein notwendiger, so müßte die Ethnologie gen?» (Todorov 1985: 155) Wäre der Zusammenhang zwischen Versteführt, eine Verkettung, deren unabwendbaren Charakter man gerne in tung, die vom Verstehen zum Nehmen, vom Nehmen zum Zerstören Kultur und Gesellschaft zu zerstören; man gewinnt ganz im Gegenteil bessere Verständnis die Konquistadoren nicht daran, die mexikanische Moctezuma die spanische Wirklichkeit. Und dennoch hindert dieses die sich vor seinen Augen enthüllt, relativ gut und sicherlich besser als von grundlegender Bedeutung ist: «Cortés versteht die aztekische Welt, question de l'autre (dt. 1985) bringt Tzvetan Todorov Verstehen, Neh-In seinem 1982 erschienenen Buch La conquête de l'Amérique. La Ethnologie ist deshalb nie nur eine Tätigkeit, welche sich auf das Stu-Frage stellen möchte. Sollte Verständnis nicht Sympathie mit sich brin-

Todorov vertritt den Standpunkt, Sahagún sei «kein Ethnologe, was immer seine modernen Bewunderer darüber auch sagen mögen» (ebd.: 284). Er weist ihm «den Bereich der Ethnographie, des Sammelns von

Dokumenten, das eine unabdingbare Voraussetzung für die ethnologische Arbeit ist» (ebd.: 285), zu. Ich halte eine solche Aufteilung zwischen Ethnologie und Ethnographie für fragwürdig – es gibt schließlich auch ganz verschiedene Arten des Sammelns, und zwar solche, die dem Zerstören verwandter sind als dem Bewahren, und solche, denen es um Pflege und Fürsorge geht. Die Ethnologie fängt bereits in dem Augenblick an, da man sich dem Fremden nähert. Man könnte es auch so sagen: In der ethnographischen Tätigkeit zeigt sich die wirkliche ethnologische Einstellung. Der These Todorovs vom Zusammenhang zwischen Verstehen, Nehmen und Zerstören wäre die These entgegenzustellen von der Verbindung eines Verstehens, das auf einer menschlichen Beziehung von Geben und Nehmen beruht, mit der Fähigkeit, auf Grund dieses Verstehens das Eigene verändern zu können.

### Eberhard Berg

# JOHANN GOTTFRIED HERDER (1744–1803)

Johann Gottfried Herders Ideen zum Entwurf einer Kulturanthropologie lassen sich nicht ohne eine gewisse inhaltliche Verkürzung seines Gesamtwerks herausarbeiten; denn seine Erkenntnisinteressen suchten mit Wissenschaft und Kunst, mit Theologie, Ethik, gesellschaftlichem Leben, Geschichtsphilosophie, Psychologie, Anthropologie und Ethnologie all jenes zu umfassen, was die Menschheit in Vergangenheit und Gegenwart geistig bewegt hat. Und ebenso weit ist mit theologischen, pädagogischen, geschichtsphilosophischen, dichterischen und literaturkritischen Arbeiten auch der Bogen seines literarischen Lebenswerks gespannt, in dem die verschiedenen Tendenzen seiner Zeit verschmolzen sind. Die weit auseinanderstrebende Vielfalt seiner Interessen findet jedoch im Menschen als dem eigentlichen Angelpunkt des Herderschen Denkens ihre besondere Einheit: «(...) und eine Geschichte der menschlichen Seele überhaupt, in Zeiten und Völkern!» (SW IV: 368)<sup>1</sup>

In diesen knappen Worten umreißt der junge Herder in seinem Reisejournal jene Aufgabe, die ihn fortan sein ganzes Leben lang beschäftigen wird. Er trachtet danach, die historische Vielfalt menschlicher Lebens- und Denkformen dem Ablauf der Geschichte gemäß zu ordnen und auf dieser Grundlage eine Gesamtschau des Menschlichen zu entfalten. Dabei eröffnet sich ihm die Perspektive eines die Menschheit insgesamt umfassenden historischen Veränderungsprozesses. Als dessen ideales Ziel bestimmt er die Bildung der Individualität im Zuge der Verwirklichung der Humanität. Unter jenem Blickwinkel betreibt Herder folglich eine auf die praktische Seinsgestaltung gerichtete Kulturgeschichte.

In dieser Geschichte der menschlichen Kultur finden sich mit der Frage nach der Wesensbestimmung des Menschen einerseits und mit jener nach der Vielfalt menschlicher Lebens- und Denkformen andererseits die Umrisse einer philosophischen Anthropologie und die einer Kulturanthropologie zu einem Sinnganzen verknüpft. Seine Überlegungen hierzu sind zwar nicht ohne innere Brüche; doch anders als die Geschichtsphilosophie der französischen Aufklärung, die gewöhnlich den historischen Verlauf als ein kontinuierliches Fortschreiten in der Entfaltung der Vernunft betrachtet, sucht Herder erstmals die Eigenständigkeit und den Eigenwert der unterschiedlichen Epochen und Kulturen zu ergründen und zur Geltung zu bringen. Abgesehen von einer Vielzahl an Ideen, die ihn auch heute noch ungebrochen zu einem

## Mit 16 Porträts und 1 Abbildung

CIP-Titelaufnahme der Deutschen Bibliothek

Klassiker der Kulturantbropologie: von Montaigne bis

Margaret Mead / hrsg. von Wolfgang Marschall. –

München: Beck, 1990

ISBN 3-406-34100-4

NE: Marschall, Wolfgang [Hrsg.]

### ISBN 3406341004

© C.H. Beck'sche Verlagsbuchhandlung (Oscar Beck), München 1990 Satz: Appl, Wemding Druck und Bindung: May & Co, Darmstadt Printed in Germany

#### INHALT

| oildungen | Anhang Anmerkungen und Literatur | Christian E. Guksch: Leslie Alvin White (1900–1975) | Karl-Heinz Kohl: Bronislaw Kaspar Malinowski (1884–1942) 227<br>Johannes W. Raum: Julian Haynes Steward (1902–1971) 248 | Pierre Centlivres: Marcel Mauss (1872–1950) | Mario Erdheim: Sigmund Freud (1856–1939) | Burkhard Ganzer: Lewis Henry Morgan (1818–1881) 88 Annemarie Fiedermutz-Laun: Adolf Bastian (1826–1905) 109 | Eberhard Berg: Johann Gottfried Herder (1744–1803) 51  Dieter Heintze: Georg Forster (1754–1794) 69 | Mario Erdheim: Anthropologische Modelle des 16. Jahrhunderts: Oviedo (1478–1557), Las Casas (1475–1566), Sahagún (1499–1540), Montaigne (1533–1592) | Wolfgang Marschall: Einleitung |
|-----------|----------------------------------|-----------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------|------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------|
|           |                                  |                                                     |                                                                                                                         |                                             |                                          |                                                                                                             |                                                                                                     |                                                                                                                                                     |                                |

### KLASSIKER DER KULTURANTHROPOLOGIE

VON MONTAIGNE BIS MARGARET MEAD

Herausgegeben von Wolfgang Marschall



VERLAG C.H.BECK MÜNCHEN