

# Ethnologie

Eine Einführung



Vandenhoeck & Ruprecht

# 9 | Verwandtschaftsethnologie

Verwandtschaft als Ordnung in nichtstaatlichen Gesellschaften

sierung", "Nationalismus", "Macht" oder "Wissen" als kleinräugriff "Verwandtschaft" auf einen Randbereich von Gesellschaft sich vor Augen führt, dass die Menschheit im überwiegenden nichtstaatliche Gesellschaft ihre Form schafft und mit der sich verweisen, der neben den wirkmächtigen Größen wie "Globali-Aus dem Erfahrungshorizont der meisten Leser könnte der Beerlischt er nicht mit der Erfindung von Staaten, sondern koexiswandtschaft entspricht zunächst der Ordnung, mit der eine Genau dies trifft aus ethnologischer Perspektive nicht zu. Vermige Angelegenheit das eher Private oder Emotionale umfasst den Felder überhaupt sinnvoll voneinander abgrenzen lassen ministrativen oder staatlichen Kategorien, sofern sich diese bei schaftlich keinesfalls als wirkungsärmer als das Denken in adein Denken in verwandtschaftlichen Kategorien gesamtgesellerweist sich in den meisten Staaten der gegenwärtigen Welt verleihen und Status zuschreiben. Nach meiner Einschätzung tiert mit anderen Konzepten, die das soziale Leben regeln, Macht Verwandtschaft einen angemessenen Stellenwert. Selbstredend nen administrativ schwach erfasst sind, erfährt der Bereich der ohne Staatlichkeit lebte und dass in der Gegenwart viele Regio-Teil ihrer Geschichte (wahrscheinlich sind es mehr als 99%) Individuen innerhalb dieser sozialen Welt verorten. Wenn man

## Überblich

Der Bereich von Verwandtschaft

Das ethnologische Verständnis von Verwandtschaft umfasst die Beziehungen, mit denen sich Menschen entweder blutsverwandt oder durch eine Schwiegerbeziehung verbunden fühlen, und die ihnen zugrunde liegenden Normen, Regeln und Weltbilder. Dazu zählen Beziehungen zu mythischen Vorfahren, Vorstellungen von Geburt und Tod, Endogamie- und Exogamieregeln (die

schaft", Altersklassen und Geheimbünde. Um diesem weiten schaft zählt auch die fiktive Verwandtschaft wie "Blutsbrüdereinflussreiche, verwitwete und kinderlose Frau – auf diese anführen, die Ehe von zwei Frauen, von denen die eine als leibschwistern, das Verhältnis zu den verschwägerten Gruppen, chien zwischen Generationen und Geschlechtern sowie Geliche Mutter Kinder zur Welt bringt und die andere – meist eine auf. Um nur ein Beispiel zu nennen, möchte ich die Gynaegamie wandtschaftsethnologie beschreibt auch eine Fülle von Sonder-Rechte an Land, Pflichten in Ritualen und vieles mehr. Die Verheiratbaren Gruppen), Terminologien und Taxonomien, Hierar-Grenzziehung der eigenen, nicht heiratbaren Gruppe und der schaft auch als "Sozialethnologie" bezeichnet. Feld Rechnung zu tragen, wird die Ethnologie der Verwandt Weise legale und soziale Nachkommen erhält. Zur Verwandt fällen und zeigt damit die Breite von möglichen Sozialformen

sauber voneinander getrennt werden, sondern erweisen sich als zeigt sich ein doppeltes Problem, das für jeden Teilbereich der ohne mythische Migrationsmuster und Verwandtschaftskonschen Bauerngesellschaft zu verstehen, führte mich zunächst sowie das Erbrecht, sondern auch lokale Hierarchien zwischen sche Dimension, denn nicht nur politische und religiöse Amter sches Projekt darstellt. Die Folgen haben eine zweifellos politioft in Mythen eingeschrieben, deren Auslegung ein philosophimen darzustellen. Die zugrundeliegenden Vorstellungen sind kanntes Feld und sind mit Assoziationen und Erwartungen anwandtschaft, Religion, Politik oder Wirtschaft auf ein uns bedicht verwoben. Zweitens verweisen unsere Begriffe wie Ver-Ethnologie zutrifft. Erstens können einzelne "Bereiche" nicht zepte erklärt werden können (Heidemann 2006). An dieser Stelle einem weiteren Schritt zu territorialen Einheiten, die nicht zur unauflösbaren Verbindung von Politik und Religion und in Gruppen und das Privileg der Rechtsprechung basieren oft auf der Abstammung, der Heirat und der Terminologie in Diagramdern ein hohes Maß an analytischem Geschick, um die Regeln Verwandtschaft. Mein Versuch, die Lokalpolitik einer südindi-Verwandtschaftssysteme können sehr kompliziert sein und for-

> Die Verwobenheit von Verwandtschaft und anderen "Bereichen" von Gesellschaft

Vaterbruders Kinder sind Geschwister und Mutterbruders Kinder

gereichert, die uns den Blick auf das Fremde erschweren. Wie für die Ethnologie im Allgemeinen, so gilt es auch in Hinblick auf die Teilbereiche, ausgehend von der eigenen Begrifflichkeit den Blickwinkel zu öffnen, Fremdes zuzulassen, um dann schließlich das Eigene zu hinterfragen. Kein anderes Beispiel als das Verhältnis von Verwandtschaft und Biologie könnte einen besseren Einstieg liefern.

# 9.1 | Verwandtschaft und Biologie

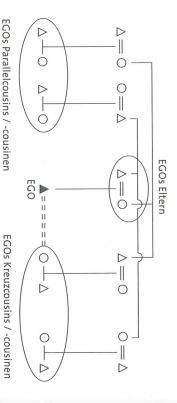
## Beispie

Verwandtschaft klassifiziert Personen unabhängig von der genetischen Nähe

Verwandtschaft ist ein soziales und klassifikatorisches Konzept, es regelt unseren Umgang mit und unsere Zuordnung von Menschen. Dies ist zunächst unabhängig von der genetischen Abstammung. Ich möchte dies anhand eines Beispiels illustrieren, das der sozialen Realität in weiten Teilen der Welt entspricht und auch in meiner Forschungsregion in Südindien die Grundlage von Verwandtschaft bildet. Es wird in der Ethnologie als "Irokesen-System" bezeichnet und entspricht zugleich der drawidischen Verwandtschaft. Ich werde mehrfach auf diesen Fall zurückkommen und möchte vorausschicken, dass es sich um eine von vielen der praktizierten Verwandtschaftsformen handelt:

## Abb 3

Parallel- und Kreuzcousins/-cousinen



 $\triangle = Mann$  ===== = Potentielle Heirat

es sich zum anderen um ein soziales System handelt, das gene schen Cousins und Cousinen gleichen Grades unterscheide und sondern ist zunächst ihr klassifikatorischer Bruder. Verwandt das Verhältnis von meinem Vater zu seinem "Bruder" zutreffen Sachverhalt kann geschlossen werden, dass ich zum einen zwi nie, aus der meine Mutter stammt. Aus diesem sehr einfachen durch den Ehemann der Vaterschwester bzw. der männlichen Lidiese Kinder sind durch deren väterliche Linie definiert, also mit den Kindern von Vaterschwester und Mutterbruder, denn Eine Heirat mit ihnen ist undenkbar. Ganz anders verhält es sich der gleichen väterlichen Abstammungslinie, sie gehören zu mir schen den Nachkommen meiner (biologischen und sozialen) El verhalt: Die Kinder meines Vaterbruders spreche ich mit Aus der Sicht eines jungen Menschen, Ego, gilt folgender Sachschaft wird hier offensichtlich sozial geschaffen. Ebenso muss "Mutterbruder" nicht der genetische Bruder sein. meinen Bruder bezeichne, so kann dies selbstredend auch auf tische Distanz ignoriert. Wenn ich nun Vaterbruderssohn als Normen und Regeln niederschlägt. Diese Cousins stammen aus ist zugleich eine Haltung angezeigt, die sich auch in vielfältigen tern und den Kindern meines Vaterbruders unterscheidet. Damii "Schwester" und "Bruder" an, weil meine Sprache nicht zwi-

schaftsethnologie beschäftigt sich nicht mit den biologischen gune durch den Kopf der Mutter voraussetzen. Die Verwandtgen der Trobriander, von denen Malinowski berichtet, dass die Sicht der Ethnologie als ebenso interessant wie die Vorstellun-Sozialisation und Erbgut auf ein Kind sind. Dies erweist sich aus biologische Vaterschaft zu prüfen. Es wird diskutiert, ob ein biodarüber, ob Väter ein Recht auf einen Gentest haben, um ihre Genetik einen hohen Stellenwert zu und Richter entscheiden der Abstammung dem biologischen Modell. Wir sprechen der In unserer eigenen Gesellschaft entspricht die Vorstellung Aspekten, sondern mit gesellschaftlichen Vorstellungen von kehr und das Eindringen der Kindseele beim Bad in einer La-Zeugungsvorstellungen gleichermaßen einen Geschlechtsver-Regelungen im Erbfall aussehen und wie hoch die Einflüsse von bei seinen Kindern hat, wie Unterhaltspflichten und steuerliche logischer Vater ein Besuchsrecht oder auch eine Besuchspflicht

Biologische Vaterschaft als Ideologie

Verwandtschaft. Die kulturelle Bedeutung der genetischen Vaterschaft erweist sich, wie auch die von vorehelicher Jungfernschaft, als ideologisches Modell. Aus beiden Tatbeständen können gesellschaftlich weitreichende Konsequenzen geschlossen werden. Aus ethnologischer Sicht wird nicht die biologische Wirkkraft von genetischer Nähe diskutiert, sondern die gesellschaftliche Relevanz der auf das Genom ausgerichteten Ideologie. Es geht um die Frage nach den kulturellen Entwürfen von Verwandtschaft und deren gesellschaftlichen Folgen.

# 9.2 | Symbole und Definitionen

Die Formalisierung von Verwandtschaftsbeziehungen

schaftsgrade stark formalisiert darstellen. Die Kinder von Egos ren, FyB, handelt. Aus dem oben genannten Fallbeispiel können ob es sich um Vaters älteren Bruder, FeB, oder um seinen jünge jünger und "e" für relativ älter. In vielen Fällen ist es relevant sprechend MBD und MBS. Neben diesen Grundzeichen werden und W = Ehefrau. Mit diesen Zeichen lassen sich Verwandt B = Bruder, Z = Schwester, S = Sohn, D = Tochter, H = Ehemanngleichgesetzt, wobei es sich hier zunächst um eine Lokalisieglücklicherweise mit den Begriffen Patriarchat und Matriarchat populären Diskussionen wurden diese Unterscheidungen un Residenz baut, neolokal, oder an zwei Orten lebt, duolokal. Ir der Frau, matrilokal (oder zur Frau=uxorilokal), oder eine neue Mannes zieht, patrilokal (oder zum Mann=virilokal), zu den Eltern Linien, bilateral, bestimmt ist. Ob ein Ehepaar zu den Eltern des patrilinear, oder über die Mutter, matrilinear) oder über beide genealogische Linie, unilinear (also entweder über den Vater scheidungen getroffen, etwa: Ob die soziale Identität über eine Zur Beschreibung der sozialen Praxis wurden weitere Unter deform, etwa "Mama" unterscheidet) folgern: B = FBS, Z = FBD nung gegenüber Dritten, etwa "Mutter", die sich von der Anre wir in Hinblick auf die Referenzform (also die Form der Benen je nach Bedarf weitere Zeichen hinzugefügt, etwa "y" für relativ Vaterbruder sind FBD und FBS und die von Mutterbruder ent lischen Bezeichnungen orientiert sind. F = Vater, M = Muttermöglichen, verwendet die Ethnologie Symbole, die an den eng Um eine Vergleichbarkeit von Verwandtschaftssytemen zu er

rung gesellschaftlicher Macht, und in einer weiteren Diskussion oft um ideologische Überhöhungen gehandelt hat.

Lineage, Klan, Moietie

plädierte Georg Pfeffer (1992) gegen wasserdichte Definitionen halten wurden. In einer Debatte Zur Verwandtschaftsethnologie schläge vor, die entweder bewusst präzise oder gewollt offen geethnologischen Fachbegriffen liegen mehrere Definitionsvorals Moieties bezeichnet. Zu einer Vielzahl von verwandtschaftsendogam, sie schließen Ehen innerhalb ihrer eigenen Grenzen. heiraten also nicht innerhalb ihrer Einheit. Ethnien sind jedoch vage bezeichnet werden. Lineages sind exogam organisiert, sie müssen jedoch in Hinblick auf die Vielzahl der Definitionen als sellschaften. Die Abgrenzungen von Klan, Stamm und Ethnie schaftlichen Organisationsform spricht man von segmentären Gesie in der anglophonen Literatur als minor oder minimal lineage weil sie unsere Sichtweise einengen würden Wenn eine Ethnie in zwei "Hälften" geteilt ist, so werden diese bezeichnet. Bei einer solchen Praxis der Aufspaltung zur gesell mographische Stärke erreicht haben und sich teilen, so werden diffuse Vorstellungen handelt, werden die (meist größeren) Einheiten oft als Klan bezeichnet. Wenn Lineages eine gewisse deration, bis zum Lineage-Gründer kennen. Wenn es sich um eher nannt, wenn die Mitglieder alle Zwischenstufen, also jede Gene-Die unilinearen Abstammungsgruppen werden Lineages ge-

## Kreuz- und Parallelcousinen

ispie

9.3

In dem bereits genannten Beispiel, in dem die Bezeichnungen für *Bruder* denen von FBS und die für *Schwester* denen von FBD entsprechen, gilt meist gleichermaßen: FZD = MBD und FZS = MBS. Diese Unterscheidung ist bereits Lewis Henry Morgen (1871) aufgefallen, als er das Verwandtschaftssystem der Irokesen untersuchte und dieses Unterscheidungsmerkmal später ubiquitär nachweisen konnte. Da sich im zweiten Fall, bei FZD und MBD bzw. FZS und MBS, das Geschlecht in der elterlichen Generation "kreuzt", spricht man von Kreuzcousinen, im ersten Fall, bei FBS, von Parallelcousinen. Was auf den ersten Blick

FZD und MBD als
Kreuzcousinen/FBD
und MZD als
Parallelcousinen

seiner Eltern und denen von Vaters Brüdern auf, die terminodenzregel vorstellen. Ego wächst in einem Dorf mit den Kindern uns eine patrilineare Gesellschaft mit einer patrilokalen Resi kompliziert erscheint, eröffnet seine inhärente Logik, wenn wii gar FB, oder in ein Bruderdorf von Ego. Die Kinder von MZ zäh dass man auch diese heiraten kann. Dieser Logik folgend könnte die Schwestern von Egos Vater nicht im Dorf geblieben sind und aus dem Dorf, am besten die Kinder von MB heiraten kann. Da hende Ehe einzugehen, so liegt es nahe, dass Ego auch Personen andere gelten als potentielle Heiratspartner. Egos Mutter dörfer", mit denen man keine Eheschließungen eingehen kann Dörfer gelten aufgrund von mythischen Bezügen als "Brüderlogisch nicht unterschieden werden. Einige der umliegenden sprechen und zu behandeln, bildet auch in der Gegenwart ein zu heiraten und Parallelcousinen wie eigene Schwestern anzuden dürfen. Das Gebot für ein männliches Ego, Kreuzcousinen MZ durchaus in das Dorf von Ego geheiratet haben, eventuell so ihre Kinder in "heiratbaren" Dörfern aufziehen, liegt es nahe hungen bestehen. Wenn es Egos Vater möglich war, seine beste kommt logischerweise aus einem Dorf, zu dem Heiratsbeziepraktiziertes System. Damit ist jedoch nur eines von vielen Hei len somit zu den Parallelcousins, die keinesfalls geheiratet wer ratssystemen angedeutet.

Deskriptive und klassifikatorische Verwandtschaftssysteme

Lewis Henry Morgan, der als erster die Unterscheidung von Parallel- und Kreuzcousins entdeckte, unterschied zwischen *klassifikatorischen* Systemen, die Verwandtschaft unabhängig von Nähe und Distanz zu Verwandtschaftsklassen formen, und *deskriptiven* Systemen, die durch Addition von Primärbeziehungen Verwandtschaft bezeichnen, etwa wie in der deutschen Sprache, in der die Kinder der Cousine oder die Schwägerin der Tante nicht zu spezifischen Kategorien zählen. Ethnologisch betrachtet entspricht die deutsche Klassifikation einem sehr rudimentären Modell, da sie weder ältere von jüngeren Geschwistern noch die verschiedenen Formen von Cousins und Cousinen oder die Großeltern väterlicher- und mütterlicherseits unterscheidet. In der deutschen und englischen Sprache werden mit "Schwägeri" und "Schwägerin" sowohl die Ehepartner meiner

Geschwister als auch die Geschwister meiner Ehefrau bezeichnet, es wird also auf Unterscheidungen, die bei Unilinearität zentral sind, verzichtet. Der Begriff "Schwippschwager", der den Schwager meiner Frau oder meiner Geschwister bezeichnet, ist nahezu vergessen und wird umgangssprachlich oft durch "Schwager" ersetzt. Das Norwegische sowie das Mittelhochdeutsche unterscheiden jedoch zwischen Mutterbruder und Vaterbruder (Reinhardt 2008: 61).

# Von der Abstammung zur Allianz

vereinfacht den Kulturvergleich

Verwandtschaft

nen in Listen erfasst und auf Karten verortet werden. Der interkulder Fachgeschichte ein Alleinstellungsmerkmal der Ethnologie turelle Vergleich der Verwandtschaftsformen bildet seit Beginn Verwandtschaftstypen, die matrilinear und matrilokal sind, könwandtschaftsterminologien ein hohes Maß an Formalisierung Mythen, Ritualen oder Geschlechterdifferenzen erlauben Vernologie als akademische Disziplin spielte die Verwandtschaftsüberblickenden Komplexität. Bei der Etablierung des Fachs Eth liche Vielzahl an Terminologien und Systemen mit einer kaum zu ckelte. Seit Lewis Henry Morgan (1871) kennen wir eine beträchttemen schließlich zur euro-amerikanischen Monogamie entwisich über mehrere Entwicklungsstufen von Lineage und Klansysschränkten Promiskuität oder ungeregelter Kohabitation aus, die nen Evolution betrachtet. Man ging vom Ursprung einer uneingeforschung zweifellos eine bedeutende Rolle. Im Gegensatz zu Im 19. Jahrhundert wurde Verwandtschaft als Teil einer allgemei-

In der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts wurde Verwandtschaft im Licht des Funktionalismus als ein regulierendes System betrachtet. Radcliffe-Brown setzte soziale, politische und juristische Dimensionen in Relation zu Verwandtschaft und zeigte ihren ordnenden Charakter auf. Am Beispiel einer vergleichenden Studie zum Mutterbruder hat er die regulierende Rolle dieser Verwandtschaftskategorie aufgezeigt (siehe Kapitel zum Funktionalismus) und sah ein höheres Maß an Eindeutigkeit in der Rechtsform und Rechtssicherheit bei Organisationsformen, die unilinear und unilokal waren (Radcliffe-Brown 1950).

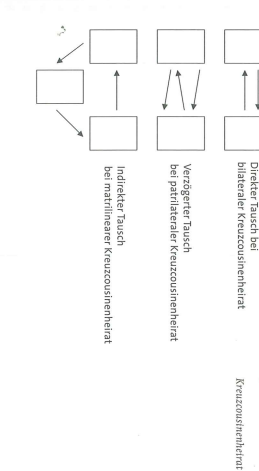
Genealogie versus Lokalität

Abb 4

es blühten die Deszendenztheorien. Ein Gegengewicht zu diesen Debatten war die Hervorhebung von Lokalität, denn es fehlte oft an Eindeutigkeit, ob eine verwandtschaftlich verbundene Dorfgemeinschaft ihre Identität nun über die Genealogie oder über das gemeinsame Territorium schuf.

Von der Abstammung zur Allianz

schaftlichen Integration. Mit dieser Allianztheorie vergleicht er tigen Heiratsregeln generationsübergreifende Modi der gesell-Strukturen der Verwandtschaft greift Lévi-Strauss (1981 [1949]) die Kraft angesehen. Mit seinem bahnbrechenden Werk Elementare schaft wurde nicht als trennende, sondern als verbindende resse von Abstammung (Deszendenz) auf Allianz. Verwandt-Im dritten Quartal des 20. Jahrhunderts verlagerte sich das Integik sich erst beim Betrachten der Diagramme erschließt (Oppitz men dieser Austauschsysteme bewusst sind, deren inhärente Lobekommen. Es erübrigt sich darauf hinzuweisen, dass sich die gen reagieren, birgt jedoch das Risiko, keine Heiratspartner zu aus dem letzten Gruppenglied erhält A ihre Schwiegertöchter Kreuzcousine, gibt die Gruppe A Frauen an B, B an C, etc. und beteiligt sind. Im zweiten Fall, der Heirat der matrilateralen neration die "Gegengabe" erfolgt, wobei zwei Partner, A und B. ten Fall entsteht eine Verzögerung, weil erst in der folgenden Ge ob man die patri- oder matrilaterale Heiratsform wählt. Im ersneralisierten Tausch erweisen sich grundlegende Unterschiede, rat, ein direkter Tausch ohne zeitliche Verzögerung. Bei dem gesine. Es entsteht ein System der bilateralen Kreuzcousinenheidie Wahl sowohl der matri- wie auch patrilateralen Kreuzcou-Wenn zwei Männer ihre Schwestern "tauschen", so entspricht Hälften teilt und dabei die Kreuzcousinenheirat vorschreibt ben, wenn sich eine Gesellschaft in zwei exogame unilineare ten (generalisierten) Tausch hinauslaufen. Der erste Fall ist gegeeinen direkten (eingeschränkten) Tausch oder auf einen indirekdie Heiratsregeln, die - als System betrachtet - entweder auf Theorie der Gabe von Marcel Mauss auf und sieht in den vielfälnicht von biotischen Verwandtschaftsbeziehungen die Rede ist ran erinnert, dass hier von Verwandtschaftskategorien und Akteure in diesem System nicht über die Steuerungsmechanis-Dieses System kann flexibel auf gesellschaftliche Veränderun-1975; Reinhardt 2008: 60-92). Der Leser sei an dieser Stelle da-



# Kritik an Verwandtschaftsmodellen und Neuorientierungen

9.5

ethnologie vor, dass ihr Untersuchungsgegenstand, die "elemen sich in Diagrammen nicht ab. Er warf der Verwandtschafts schaftsethnologie ab. Während die einen das universale Erklägie. Wer sich für die Rolle des Mutterbruders interessierte, gal schaftliche Dynamik und die Handlungsmacht der Akteure Verwandtschaftsforschung abzeichnete, waren nun die gesell von globalen Bezügen. Wichtiger als Kontinuität, die sich in der Phänomen der Vergangenheit und forderten die Untersuchung schaften, die primär durch Verwandtschaft geprägt waren, zum Andere Kritiker erklärten die kleinen überschaubaren Gesell-Modell sei, das außerhalb der Studienzimmer nicht existiere taren Strukturen der Verwandtschaft", ein selbstgeschaffenes ihre wirkmächtigen Bezüge, so David Schneider (1984), bilden deren Aussagekraft in Frage. Die gelebte Verwandtschaft und rungspotential der Strukturmodelle lobten, stellten andere fassende Kritik an der hochgradig formalisierten Verwandt-Diese Kritik führte zu einer Krise der Verwandtschaftsethnolo Im letzten Quartal des 20. Jahrhunderts zeichnete sich eine um-

> Die Krise der Verwandtschaftsethnologie

als altbacken. Vorschnell verschwand Verwandtschaft von vielen Lehrplänen.

Von der Terminologie zu den Inhalten

man andere Fragen. Schneider rief seine Kollegen dazu auf, soeiner beachtlichen Stabilität erwiesen haben. Die Debatten um lich, dass sich unter der Vielzahl von Möglichkeiten gerade die rien deren Gesamtleistung übersehen. Es ist in der Tat erstaun-Schneiders Kritik an den Deszendenz- und an den Allianztheoersten Fall werden politische Amter durch Verwandtschaftserfahren möchten. Es macht wenig Sinn, Patrilinearität im südschung als das Gefäß betrachten, von dessen Inhalt wir mehr ziale Kategorien vor Ort und ihre jeweilige soziale Einbettung wird, dass die Bedeutung von Verwandtschaft nicht aus ihrer über die gesellschaftliche Organisation sprechen möchte. Im halt. Man könnte die bisher vorgestellte Verwandtschaftsforminologie, Klassifikation oder Regel, als vielmehr um den Inzu untersuchen. Es geht weniger um die Form, also um die Ter-Radcliffe-Brown und Lévi-Strauss sind erkaltet und heute stellt Kreuzcousinenheiraten als ein weltweit verbreitetes System mit wandtschaftsethnologie gefordert. Rückblickend wurde seit setzung. Ein Beispiel soll dies illustrieren meist eine notwendige, jedoch keinesfalls hinreichende Vorausschaftssystems ist für das Verständnis einer Lokalgesellschaft dem Bade ausgeschüttet werden. Die Kenntnis des Verwandt-Struktur abgelesen werden kann, darf das Kind jedoch nicht mit öffentlichen Belange. Wenn daraus richtigerweise gefolgert Leistungen und Fähigkeiten einen Namen gemacht haben, die zur Politikethnologie), die sich aufgrund ihrer persönlichen linien vorgemerkt, im zweiten Fall regeln big men (siehe Kapitel lichen Afrika mit der in Neuguinea zu vergleichen, wenn man David Schneider hatte jedoch keinesfalls ein Ende der Ver-

Beispie

In einem südindischen Bauerndorf, das Patrilinearität vorschreibt und Patrilokalität sowie (aus männlicher Sicht) die Heirat einer Kreuzcousine bevorzugt, kam es kurz nach meiner Ankunft zu einem Disput über die Anbahnung einer Hochzeit. In das Dorf (nennen wir die Bewohner Gruppe A) hatten Familien aus zwei unterschiedlichen Regionen, Gruppe B und Gruppe C,

Häuser vererbt. Ihre Kinder wurden aufgrund der persönlichen und C argumentierten genealogisch und zeigten auf, dass hier also wie Brüder, deren Kinder nicht heiraten dürfen. Gruppe B angeführten Beispiel ersichtlich - B und C wie Parallelcousins stammen von A, und daher verhalten sich - wie aus dem oben entfernt (und auch in großer Distanz zu A) lagen und in Einzel gang, zumal die Herkunftsdörfer von B und C weit voneinander B und C angebahnt werden – an sich kein ungewöhnlicher Vorund räumlichen Nähe zu bevorzugten Heiratspartnern von A einigen Generationen aufgenommen und ihnen Felder und eingeheiratet. Einige Familien ohne männliche Nachkommen Aufkündigung der Heiratsallianz und gewann den Disput. keine Parallelcousinenbeziehung vorlag, doch Gruppe A arguzu einer Gruppe verschmolzen waren. Die "Mütter" von B und C tierte jedoch, da aus ihrer Sicht B und C durch die Heiratspraxis fällen auch Heiratsallianzen eingingen. Die Gruppe A protes-Nun sollte jedoch eine Ehe zwischen Partnern aus den Gruppen hatten ihre Schwiegersöhne aus beiden Gruppen bereits von mentierte terminologisch und klassifikatorisch, drohte mit der

Das heutige Interesse der Ethnologie richtet sich stärker auf solche Prozesse der Aushandlung von Regeln, auf die Koexistenz von modernen und traditionellen Orientierungen, auf die Neudeutung von Beziehungen und auf die Handlungsmacht des Einzelnen. In dem hier skizzierten Disput über die Eheanbahnung kommen politische und ökonomische Aspekte, das rhetorische Geschick der Verhandlungsführer sowie der Status der betroffenen Familien zum Tragen, doch eine sinnvolle Interpretation kann ohne die Kenntnis des Verwandtschaftssystems nicht auskommen. Verwandtschaftssysteme werden in der heutigen Forschung weniger als Gegenstand der Forschung, sondern eher als dessen Voraussetzung gesehen (was allerdings nicht immer in der Grundausbildung berücksichtigt wird).

Aushandlung von Regeln

Pierre Bourdieu hat den strategischen Umgang mit Heiratsallianzen hervorgehoben und gezeigt, wie die Berber der Kabylei normkonforme Heirat (hier mit der Parallelcousine, FBD, und Lineageendogamie) mit Statusgewinn innerhalb des Dorfes gegenüber einem strategischen Umgang zur Erhöhung von wirt-

> Verwandtschaft als deutungsoffenes Handlungsfeld

die Grenzen des Möglichen und Legitimen verschieben oder andererseits deutungsoffenes Handlungsfeld, in dem Akteure nen Beziehung folgen. Diese und viele weitere jüngere Arbeiten zwischen Personen (und nicht zwischen Gruppen) geschlossepraxis, der dann die Verhandlungen um die Legitimierung einer Fluchtheirat der Sinti in Südtirol als einzige mögliche Heiratspluralismus im Heiratsrecht und dessen praktische Folgen in von lokalen und staatlichen Vorschriften entstandenen Rechts-Shalini Randeria (2004) untersucht den durch die Koexistenz die Handlungspraxis zum Untersuchungsgegenstand erhoben Brown) oder dessen Logik (wie bei Lévi-Strauss), sondern explizit begreifen Verwandtschaft als ein einerseits vorstrukturiertes. Nordwest-Indien und Elisabeth Tauber (2006) beschreibt die Hier wird nicht die Funktion des Systems (wie bei Radcliffe

überschreiten. In dem genannten südindischen Dorf haben sich in den ver-

modernen Kontext Verwandtschaft im

oder zur gemeinsamen Flucht der Paare, die ihre Ehe dann vor einem Staatsbeamten schlossen, während sie von den Verwand-Beziehung von Ego zu FBD), so kam es zu Brautentführungen nicht im Regelsystem untergebracht werden konnte (etwa die gelauslegungen und Konflikte einforderte. Wenn eine Hochzeit regeln eine solche Allianz zuließen, was wiederum erneute Reallerdings die Möglichkeit voraus, dass die bestehenden Heiratsgerechte arrangierte Hochzeit überführt wurden. Dies setzte gesprächen und formalisierten Verhandlungen in eine regelden Eltern – also postfaktum – in den normierten Anbahnungses unter den Studierenden oft zu Liebschaften, die später von len favorisierten wie ihre potentiellen Heiratspartner, kam setzung galt. Da die Bewohner aus Dorf A dieselben Hochschubunden wurde, das in der neolokalen Residenz als Grundvoraus-Kapital, mit dem auch ein höheres Maß an Eigenständigkeit verden konnte. Ein B.A. einer Tochter wurde zum symbolischen nicht durch Mitgift oder Status ihrer Familie kompensiert weroft entscheidender Faktor bei den Heiratsverhandlungen, der in die Bildung investiert wurde und junge Paare in die Metropoblick auf Eheschließungen drastisch verändert. Da zunehmend gangenen zwanzig Jahren die Handlungskontexte auch in Hinlen ziehen, wurde ein Hochschulabschluss für junge Frauen ein

post-arrangierte

schaftlichem oder politischem Kapital abwägen (Bourdieu 1987).

solchen Mikrokosmos tiefgreifende und überregionale Entwickethnologischer Sicht handelt es sich bei solchen Veränderungen lungen sichtbar werden. dramaturgisch dankbares Motiv abgeben, sondern weil in einem um relevante Prozesse, nicht weil Verliebte auf der Flucht ein ten – oft mit Unterstützung der Polizei – gesucht wurden. Aus

## New Kinship

gesellschaftlichen Teilbereiche. gesellschaftliche Prozesse übertragbar sei. Die neuen Verwandt nahme, dass die in der Biologie entwickelte Evolutionslehre auf standen sind und liefert einen weiteren Beleg gegen die Anschaftsstudien beziehen die eigene Gesellschaft explizit in ihr strukturen innerhalb von zentralisierten Gemeinwesen neu entin Kinship in Neckarhausen 1700-1870 auf, wie Verwandtschaftsist und schließlich von ihm abgelöst wurde. Sabean (1998) zeigt chen der These, dass Verwandtschaft dem Staat vorausgegangen bringend diskutiert werden. Die New Kinship Studies widerspre verwandtschaftsethnologischen Grundlagen durchaus gewinnals Ehe verstanden werden, können unter Einbeziehung der Forschungsfeld mit ein und verweisen auf die Verwobenheit der "verwandt" fühlt oder ob gleichgeschlechtliche Partnerschaften der Empfänger einer Organtransplantation mit dem Spender dem Konzept der Person und des Körpers. Die Frage, ob sich der, die sich beispielsweise mit Gender, Sexualität und Körper beschäftigen. Dieser Fragehorizont verbindet das Regelwerk von teure. Hinter dem Begriff New Kinship stehen neue Forschungsfel Ort, zum anderen in die konkreten Handlungsfelder der Ak-Hinsicht einbettete, zum einen in die sozialen Regelwerke von folgte eine Neuorientierung, die Verwandtschaft in doppelter Als Reaktion auf die Krise der Verwandtschaftsethnologie er-Verwandtschaft mit der Sozialisation, den Geschlechterrollen,

> Die Einbettung von Verwandtschaft

Hausgesellschaften als Ubergangsphänomen

schaftsmodell oft als eine Dimension von komplexen Phänomesche Faktoren überlagert wird. Diese Gesellschaften erlaubten chen, wenn die Ordnung der Verwandtschaft durch ökonomidie Grenze dessen, was als Verwandtschaft bezeichnet werden gruppen, doch man kann sie ohne sie nicht erklären. Wo liegt heimbünde und Altersklassen sind zwar keine Verwandtschaftssomit eine horizontale Klasse in genealogischen Systemen. Ge-Altersklassen durchkreuzen Verwandtschaftslinien und bilden gruppen und bilden die eigentlichen Solidargemeinschaften. nen. So rekrutieren Geheimbünde sich aus Verwandtschafts-Bei genauerer Betrachtung erweist sich das formale Verwandtwie Eigennamen verfügen und identitätsstiftend sind. rielle Manifestation einer sozialen Einheit, andererseits als junungssystem. "Häuser" wurden hier in einem weit gefassten schaften den Übergang von Verwandtschaft zu Klasse als Ordweils angemessen erschienen. Lévi-Strauss sah in Hausgesellden Mitgliedern eine Auswahl von möglichen Regeln, die je-Strauss hatte vorgeschlagen, von Hausgesellschaften zu sprewandtschaftlichen und territorialen Ordnungsmustern. Lévikann? Die gleiche Frage stellt sich bei der Überlappung von verristische Personen, die über Landbesitz, spezifische Rechte so-Sinn verstanden (etwa wie Adelshäuser), einerseits als mate-

Bedeutungsträger

wonnen wurden, der mythologisch begründeten Himmelsausgen sich beispielsweise in den beim Bau verwendeten Materia-Praxis spiegeln sich also soziokosmische Ordnungen. Diese zei der Hausgesellschaften und in der in ihnen gelebten sozialen schaftliche, territoriale oder religiöse Konzepte. In den Gebäuden schaft sichtbar werden. Dabei handelt es sich oft um verwandt lichen sowie rituellen Praxis der Bewohner die Ideen der Gesellzu sprechen, wenn in der Architektur des Hauses und der alltäg: bilden. Hardenberg schlägt vor, dann von Hausgesellschaften Gesellschaften in "Häusern", ohne dass sie Hausgesellschaften gleichsgröße herangezogen wird. Schließlich leben nahezu alle ist, wenn man von Hausgesellschaften spricht, und was als Ver-Hardenberg (2007) und fragt nach, was denn wirklich gemeint Der These des Übergangsphänomens widerspricht Roland lien, die etwa an bestimmten dem Clan zugeordneten Orten ge-

> den (Hardenberg 2007: 167). Es geht um einen Kulturvergleich. dern die in ihnen repräsentierten Wertesysteme verglichen werder das Haus bewohnt wird. Entscheidend ist, dass nach Harden als rituell bedeutsame Orte und der sozio-religiösen Praxis, mi Altersgruppen, der Separation des Herdes und der Gebetsecke richtung des Gebäudes, der Trennung von Geschlechtern oder ten verglichen werden. tegorien dienen, bei dem also keine Elemente, sondern Ganzhei bei dem die Häuser als Ort der Versinnbildlichung emischer Ka berg nicht mehr die Häuser an sich oder ihre Verwendung, son

wurf aufscheinen. Zudem leugnet Hardenbergs Ansatz nicht. men Gemeinsamkeiten in der Tat nur im ethnologischen Entschaft ausgegangen wird, während bei einem Vergleich von zwei den Hausgesellschaften von geteilten Werten einer lokalen Gesellden Bewohnern erkannt werden. die in die Häuser eingeschriebenen Botschaften als solche vor dass es vor Ort Pluralität gibt, sondern behauptet lediglich, dass unabhängig voneinander existierenden Verwandtschaftssyste gen existieren. Der entscheidende Unterschied ist jedoch, dass bei schaftsentwürfe würden nur auf den Schreibtischen der Ethnolodas bereits in der Krise eingeleitet wurde: Monolithische Gesell gesellschaftlichen Ganzheiten mit dem gleichen Argument ab sich explizit an der sozialen Praxis und lehnen die Annahme von breite Spektrum der New Kinship an. Andere Vertreter orientieren Mit diesem hilfreichen Vorschlag zeigt Hardenberg zudem das

> Gesamtheiten? gesellschaftliche Existieren

milie" strikt von einer an Ehe gebundenen Lebensform aus sionierung und neue Rechtsformen zu Veränderungen in der während man heute auch gleichgeschlechtliche mehrgeneratersucht. Zunächst stellen sie fest, dass sich das ethnologische mender Urbanisierung und Industrialisierung und einem motheorie prognostizierte in den 1960er Jahren, dass mit zunehflächendeckend durchgesetzt werden. Die Modernisierungs Ehe, doch die europäischen Vorstellungen konnten keinesfalls tionale Lebensformen einbezieht. In Afrika kam es durch Mis-Familie in Afrika haben Erdmute Alber und Jeannett Martin un-Verständnis von Familie geändert hat. Früher ging man bei "Fa-Die kolonialen und globalen Einflüsse auf das Konzept von

> Familie im globalen Kontext

sind, das wichtigste Regelwerk. Für die Verwandtschaftsforsind gerade in Regionen, die administrativ schwach erfasst nogamen Ehemodell die Geburtenraten sinken würden, doch jedoch entscheiden, welche Einflüsse sie aufnehmen oder ver übergreifende Beeinflussungen vorliegen, die Akteure vor Ort Globalisierungstheorie stellen sie fest, dass zwar kontinentten Verwandtschaftsstrukturen. Gemäß der ethnologischen stände das soziale Leben stärker prägen als die formalisierschung erwies sich als ausschlaggebend, dass die näheren Um-2007: 155). Familienbande verbinden Dörfer mit Städten und nungen (wie Wiederverheiratungen) häufig" (Alber u. Martin in vielen afrikanischen Gesellschaften "eher instabil und Trenleiblichen Eltern und insgesamt sind eheliche Verbindungen werk für viele Lebensbereiche. Oft leben Kinder nicht bei ihren familien, zusammen und sind weiterhin das wichtigste Netzwahrheitet. Familien leben oft in extended families, also Großdies hat sich in den meisten afrikanischen Staaten nicht be-

"Von den Vertretern der *new kinship*-Forschung wird Verwandtschaft als eine ausschließlich soziale, in naturalistischen oder biologistischen Symbolen ausgedrückte Konstruktion aufgefasst. Die Aufmerksamkeit der Forscher richtet sich weniger auf formale Verwandtschaftsstrukturen, als vielmehr auf das Empfinden von Zugehörigkeit und auf die damit verbundenen Formen des Austausches und der Solidarität." (Alber/Martin 2007: 160)

13 Z I

Die Verwandtschaftsethnologie hat sich in der frühen Ethnologie mit einer Vielzahl von Klassifikationen beschäftigt, diese systematisiert und verglichen. Dabei wurde offenkundig, dass bestimmte Verwandtschaftstypen weltweit verbreitet sind und zu unterschiedlichen Allianzsystemen zwischen gesellschaftlichen Gruppen führten. Offenkundig ist Verwandtschaft deutlich von der Biologie oder der Genetik zu trennen, die sich aus ethnologischer Perspektive ebenfalls als ein kulturelles Modell erweist. Neuere verwandtschaftliche Forschungen untersuchen

weniger die Formen, sondern die Inhalte, also kulturspezifische Wertungen von verwandtschaftlichen Beziehungen. Auch dem Aushandlungsprozess von Verwandtschaftsregeln und deren Umdeutung wird in jüngeren Arbeiten größere Aufmerksamkeit geschenkt.

### Frage

- 1 Wie unterscheidet sich ein deskriptives von einem klassifikatorischen Verwandtschaftssystem?
- 2 Was ist der Unterschied zwischen Anrede- und Referenzformen?
- 3 Wie unterscheiden sich Kreuzcousinen von Parallelcousinen?
- 4 Welche Folgen hat die Bevorzugung der patrilateralen bzw. der matrilateralen Kreuzcousinenheirat?
- 5 Welche Bedeutung haben Verwandtschaftssysteme heute?
- 6 Welches Erkenntnisinteresse hat "New Kinship"?

## Antworten

- 1 Ein deskriptives Verwandtschaftssystem beschreibt Verwandtschaft als Addition von Grundbeziehungen (etwa: Kinder meiner Cousinen), während ein klassifikatorisches System unabhängig von der genetischen Nähe ordnet und meist eine Vielzahl von Verwandtschaftsterminologien aufgrund der normativen Haltung bereithält.
- 2 Anredeformen sind die Begriffe, die in der direkten Anrede verwendet werden (etwa "Papa") und Referenzformen dienen zum Verweis gegenüber Dritten (etwa "Vater").
- 3 Kreuzcousinen sind die Kinder von Mutterbruder und Vaterschwester (es kreuzt sich das Geschlecht in der älteren Generation) und Parallelcousinen sind die Kinder von Mutterschwester und Vaterbruder.
- 4 Die patrilaterale Kreuzcousinenheirat führt zu einem verzögerten Tausch zwischen zwei Gruppen, was für die Partner Sicherheit, aber mangelnde Flexibilität bedeutet.

Die matrilaterale Kreuzcousinenheirat führt zu einem erweiterten Tauschzirkel, an dem mehr als zwei Gruppen beteiligt sind, was mehr Flexibilität zuungunsten der Sicherteiligt sind in den sicherteiligt sind in den sich den sich

heit bedeutet.

5 Die meisten Gesellschaften der Gegenwart verfügen über ein klassifikatorisches Verwandtschaftssystem, das sich vom euro-amerikanischen deskriptiven System grundsätzlich unterscheidet. Jedes Verständnis außereuropäischer Gesellschaften setzt Kenntnisse der Verwandtschaftsethnologie voraus, da konkrete Konflikte oder Aushandlungsprozesse nur unter Einbeziehung von Verwandtschaftsregeln internur eine Kenntnisse der Verwandtschaftsregeln internur unter Einbeziehung von Verwandtschaftsregeln internur unter Einbeziehung von Verwandtschaftsregeln internur der Verwandtschaftsregeln internur unter Einbeziehung von Verwandtschaftsregeln internur unter Einbeziehung von Verwandtschaftsregeln internur von Verwandtschaftsregeln internur verwandtschaftsregeln verwandts

pretiert werden können.

6 New Kinship baut auf der klassischen Verwandtschaftsethnologie auf, verlagert aber das Erkenntnisinteresse von den Regeln und Strukturen auf die konkreten Bedeutungsfelder der Verwandtschaftskategorien, ihre flexible Handhabung und ihre gesellschaftliche Einbettung sowie die subjektiven Empfindungen und Formen der Solidarität. Es geht darum, wie Verwandtschaft gelebt wird.